

الكالخ نصيل في المنطقة المنطقة

جمله مقوق محفوظ بین فنصب و المسماه ال معنف المسماه الله معنف المسماه الله معنف الفرطاني المسماه المسلم الم

الميوزيك: عبدالرحمن جلاليورى بمحرا فضال احمد عاشر: اوار ونصير المصنفيين 0344-5533374 عاشر: اوار ونصير المصنفيين 0344-5533374 اشاعت اول: ۲۰۱۲

تعداد:

## ملخ كا پنة:

من نعید بکستال من سٹریٹ اردوبازار لاہور۔ 0092-51-2106464 من مکتبہ مہریہ نصیریہ گواڑہ شریف اسلام آباد۔ 03214318640 منتہ ابوصنیفہ، جامعہ نعیمیہ لاہور۔ 03214318640 منتہ بلال یک ڈیو، بین بازار جوراضلع نیلم آزاد کشمیر۔ 03349839217 منتہ اسلامک سنٹر بھائی بھیرو۔ 03349839217 منتہ شبیر برادرزز بیدہ سنٹر اردوبازار لاہور۔ 042-37246006

#### الاهداء

این استاذ محسن ومر بی ، داعی اتحاد امت ، عمنو ارامت مسلمه ، شهید اسلام ، شهید پاکستان ، حضرت علامه مولا نا داکنر محمد مسر فر از معیمی شهید رحمه الله علیه جوکه ه

ملیع علم ، مصدر اخلاق
مهر و الفت ، کرم کا وه پیکر
درد اسلام کا وه رکھتا ہے
اور کرتا ہے رائ وه دل پر
پچھ نہ تغییر کی کمی مہلت
اس کے رخ کی شرح تکھوں کیوں کر
علم کا دوست اور ہنر پرور
الغرض قوم کا ہے وہ رہیر

2to Care

محرظفرالرحن ظفرچشی فیمی ۲۹\_۲م\_۱۳۳۲ه ۲۰ م\_۲۰ ۱۲۰۱ء

## انتساب

میں اپنی کاوش کو منبع علم وفضل، وارث علوم مولاعلی رضی الله عند، مدرس توحید و رسالت، شاعرَه خت زبال، سیدی مرشدی جناب علامه پیرسید نصیر المدین نصیر گمیلانی چشتی قادری نورانله مرفده که جنهوں نے فر مایا۔

> خم ہے سرانسان تو حرم میں کچھ ہے لوگ اشک بہاتے ہیں قائم میں کچھ ہے بے وجہ کی پر نہیں مرتا کوئی ہم پرکوئی مرتا ہے تو ہم میں کچھ ہے

كے نام منسوب كرتا ہول

محمة ظفر الرحل ظفر چشتی تعیمی ۲۹ یم ۱۳۳۳ ه ۲۰ یم ۱۴۰۱ ء

| مؤنبر | عنوان                                                   | نبرثار | مختبر | عنوان                        | نبرشار |
|-------|---------------------------------------------------------|--------|-------|------------------------------|--------|
| 09    | تهليد کابيان                                            | 14     | 4     | مقدمه                        | 1      |
|       |                                                         |        |       |                              |        |
| 46    | نماز کے سائل                                            | IA     | ir.   | لَوْحِيدِ                    | ۲      |
| //    | نماز کے اوقات اور صدیث                                  | 19     | 12    | نبوت                         | ٢      |
| //    | فجرى نماز كامتحب ونت                                    | 10     | 19    | عصمت انبياء                  | ۳      |
| 11    | نماز فجر اور نماز عمر کے بعد<br>نوافل پر هنامنع ہے      | rı     | y.    | خَتْمْ نَبُوت                | ۵      |
| YA    | نمازظهر كامسنون وقت                                     | ۲۲     | rr    | لحاقريه                      | Ч      |
| //    | نمازعصر كامسنون وقت                                     | r      | 10    | علمغيب                       | - 4    |
| 11    | مغرب سے پہلے نوافل کا تھم                               | rr     |       |                              |        |
| 44    | ا قامت اور حدیث                                         | ro     | rr    | رسول التدصلي الشعليدوسلم كي  | A      |
| 42    | دوران اقامت امام اور نمازی<br>کب کمرے ہوں؟              | PY     |       | بشريت اورنورانيت             |        |
| 4.    | آ ذان مِن اتكو شح چومنا                                 | 74     | ro    | حيات بعدالممات               | 9      |
| ۷1    | انگو تھے چو منے کے دلائل                                | M      | FA    | نى ئىللىقى كى حيات           | 1.     |
| 47    | آذان سے پہلے یا بعد یس<br>درودوسلام بردھنا              | rq     | ١٧٠)  | اولياءالله كيات              | 11     |
| 20    | صفوں کی درنظی میں کندھے<br>سے کندھاملانا سنت ہے         | r.     | m     | يارسول الله علية بكارنا      | ir     |
| //    | المجير تريد كتبة بوئ دونول<br>باته كانول تك اثماناسنت ب | rı     | ro    | عدائ يارسول الشيك            | 11-    |
| //    | ناف كے نيچ ہاتھ بائد صنا                                | FF     | - 12  | رسول الشه الله كابدات خورسنا | 10     |
| 44    | غيرمقلدين سيسوالات                                      | rr     | M     | رسول الشرعي كاحاضروناضر مونا | 10     |
| 44    | قرأت خلف الامام كاييان                                  | H.L.   | 00    | بدعت كابيان                  | 14     |

| 94  | احتاف کے دلائل                               | 04  | 00   | بدعت کی اقسام                      | 10   |
|-----|----------------------------------------------|-----|------|------------------------------------|------|
| 94  | جواب                                         | ۵۸  | ZA   | میلی دلیل                          | -    |
| 99  | يانچو ين دليل                                | ۵۹  | 49   | دوسرى دليل .                       | 12   |
| 99  | آثار صحابه اوراحناف كامسلك                   | ٧٠  | Al   | تيسرى دليل                         | MA   |
| 11  | حفزت عراورترك رفع يدين                       | 11  | Ar   | چوتھی دلیل                         | 19   |
| 100 | حضرت على المرتضى اورترك رفع<br>يدين          | 44  | Ar   | صحابه کرام کاعمل اور مسلک<br>احناف | L.   |
| //  | حضرت عبدالله بن مسعود اور<br>ترک رفع یدین    | 400 | · A0 | خلفائے راشدین کامکل                | ۳۱   |
| 11  | حفزت عبدالله بن عمراور ترک<br>رفع پدین       | 44  | 11   | حضرت زيد بن ثابت كالمل             | ۳۲   |
| 11  | رفع يدين كرنے والوں كے دلائل                 | AP  | PA   | حضرت عبدالله بن مسعود كامسلك       | ٦٣   |
| 1.0 | رک رفع پدین کی تر نیج کی<br>وجوبات           | YY  | 11   | حضرت عبدالله بن عركامسلك           | لداد |
| I+A | غيرمقلدين سے سوالات                          | 44  | AZ   | غیرمقلدین سے چندسوالات             | 2    |
| 1+9 | جس نے رکوع پالیا اس نے<br>رکعت یالی          | AY  | 19   | آمين آ بسته كبنا                   | ۳۲   |
| 11  | عجدے میں جاتے وقت پہلے<br>گفنے پھر ہاتھ رکھے | 49  | 11   | آمين آسته كمني كولائل              | ۳۷   |
| 11  | جلساسر احت سنت نبيل ب                        | 4.  | //   | میلی دلیل                          | M    |
| 110 | غيرمقلدين سےسوالات                           | 41  | 9-   | دوسرى دليل                         | 14   |
| 111 | قعدہ میں بیٹھنے کا طریقہ اور<br>ترک تورک     | 21  | 95   | رقع يدين ( دونول باتھول کا اٹھ : ) | ٥٠   |
| //  | تشهد كالفاظ                                  | 45  | 91   | رفع يدين ندكرنے والوں كے ولاكل     | ۵۱   |
| 111 | اشاره سابداوراس اشاره کے                     | 40  | 11   | میلی دلیل                          | or   |
|     | سواانگلی کوحرکت نه دینا                      |     | 90   | دومرى دليل                         | or   |
| 111 | امام مقتر بول كاضامن ب                       | 40  | 11   | تيسرى دليل                         | ٥٣   |
| 11  | نمازور واجب ب                                | 4   | 94   | چونگلی دلیل                        | ۵۵   |
| //  | وتركى ركعات كى تعداد                         | 44  | 94   | - اعتراض                           | DY   |

| ۷۸  | نماز تراوح                                         | ΙΙΥ  | 97   | کھانا سامنے رکھ کر کلام اہی<br>پڑھنا                       | الملم |
|-----|----------------------------------------------------|------|------|------------------------------------------------------------|-------|
| 49  | بیں رکعات راوح کے دلائل                            | 11   | 94   | قبرول کی زیارت کابیان                                      | 102   |
| ۸٠  | دونمازوں کو جمع کرنا                               | IFI  | 9.4  | زیارت قبور کے لیے سفر کرنا                                 | IM    |
| ΛI  | دعا کی فضیلت                                       | ITT  | 99   | قبور صالحین پر حاضری اور دعا<br>کے طریقے                   | 101   |
| Ar  | دعامين بإتها تفانا                                 | 146  | 100  | مردے سنتے ہیں                                              | ۱۵۳   |
| ۸۳  | فرض نمازوں کے بعد دعا کرنے<br>کابیان               | 110  | 101  | اعترِ اصْ وجوابِ                                           | 100   |
| ۸۴  | نماز جنازه کابیان                                  | 11/2 | 1-1  | مردوں کا زندوں کے احوال و<br>اعمال مے مطلع ہوتا            | 104   |
| ۸۵  | نماز جنازه پڑھنے کاطریقہ                           | 11   | 1+1- | مزارات پر چادر چڑھانا اور<br>چھول ڈالنا                    | 102   |
| AY  | نماز جنازه کی حارتیمبیری                           | IFA  | 100  | تبركات كى ايميت                                            | 109   |
| ۸۷  | جنازہ میں صرف کیلی تجبیر پر<br>رفع پدین ہے         | 119  | 1-0  | رسول الله عظی کے وضو کے استفادہ استعال شدہ یانی سے استفادہ | 14+   |
| ۸۸  | نماز جنازه بین قرآن پڑھنے کی<br>ممانعت             | 11   | 1+1  | نی کریم مطالبہ کی طرف منسوب<br>مونے مبارک کی تقتیم         | 141   |
| 19  | نابالغ ميت كي دعا                                  | IFI  | 1.4  | رسول الله الله الله الله الله الله الله ال                 | יארו  |
| 9+  | نماز جنازہ کے بعد دعامانگنا                        | IMA  | 1-A  | حيله اسقاط كابيان                                          | 141   |
| 91  | جنازه المحانے كى فضيلت                             | 100  | 1-9  | حليه اسقاط كامعني                                          | 11    |
| 97  | غائبانه نماز جنازه كاحتكم                          | IP4  | 110  | حلیہ کے قرآن و حدیث ہے<br>ولائل                            | //    |
| qr  | غائبانہ نماز جنازہ کے قاتلین کی<br>ولیل اوراس کارد | //   | 111  | ميلي دليل                                                  | //    |
| 917 | میت کودنی کرنے کے بعدد عاکرنا                      | 11-9 | III  | و دسری دلیل                                                | וארי  |
| 90  | الصال ثواب كابيان                                  | IM   | 111  | تيىرى دليل                                                 | 11    |

| 142 | حيله اسقاط كالحريقه                                                                                        | 114   |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| וץק | ایسال و اب وحیار اسقاط کے متعلق مفتی اعظم پاکتان مفتی عظم پاکتان مفتی عبد العلیم سیالوی صاحب کا تحقیق فتوی | IIA . |
| 1∠9 | امام اعظم ائمہ جرح و تعدیل<br>کی نظر میں                                                                   | 119   |

| וארי | چوتنی دلیل              | 110 |
|------|-------------------------|-----|
| מצו  | فدىيى د <sup>ك</sup> يل | 110 |
|      |                         |     |
|      |                         |     |
| 142  | فدير كواجب بونے كى شرط  | 117 |
| -    |                         |     |

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على اشرف الانبياء والمرسلين وعلى اله و اصحابه و اهل طاعته الى يوم الدين اما بعد.

الله تعالى نے انسانوں کو پیدا کیا اور پھران کی رشدوہدایت کے لیے انبیائے کرام کومبعوث فر مایا۔ اس کے ساتھ ساتھ ہر نبی کے خالفین بھی میدان ہیں آتے گئے جنہوں نے نبی کو چھٹا یا اس سے بغض و حسد کیا اور اسے اپنے جیسا کہنا شروع کردیا۔ اس طرح محمد رسول اللہ علیہ کے خالفین نے بھی ایر ٹی چوٹی کا زور لگایا اور آپ کو تکالیف دیں آپ کے وصال کے بعد بھی آپ کے ساتھ ایسا ہی کیا اور آپ کی احادیث کو تعصب کی بنا پر محملا یا جو حدیث ان کی خواہش کے مطابق ہوائے قبول کر لیتے اور بعض احادیث میں رووبدل کر کے ان کا غلام فہوم تکا لنا اور محمد رسول اللہ علیہ کے غلاموں پر کفر وشرک کے فتو کے دوبدل کر کے ان کا غلام فہوم تکا لنا اور محمد رسول اللہ علیہ کے غلاموں پر کفر وشرک کے فتو کے واضح ہونے کے باوجودوہ تعصب کی بناء پر حق کو قبول نہیں کرتے حالا نکہ اللہ نے رسول اللہ علیہ کی کا لفت کی غدمت فر مائی '' و مَسن یُشافِقِی الرَّسُولَ مِن بَعُدِ مَاتَبَیْنَ لَهُ الْهُدای وَیَسْ کُوسَا عَنْ مُصِیْرا ''

اور جوشخص راہ ہدایت کے واضح ہوجانے کے باوجود بھی رسول اللہ علیہ کی کا کا اللہ علیہ کی خالفت کرے اور تمام مومنوں کی راہ چیوڑ کر چلے ہم اے ادھر پھیردیں گے جس طرف وہ خود پھر اادر ہم اے دوزخ میں ڈال دیں گے یقیناً وہ بہت ہی بری جگہ ہے۔

ووسرى جَدار شاوفر مايا" فَلْيَحُ لَو الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنُ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيْبَهُمُ

ط فِتَنَةٌ أَوْيُصِيبَهُمْ عَذَابٌ الْلِمْ"

اور جولوگ تھم رسول الله عليقة كى مخالفت كرتے بي انہيں ڈرتے رہنا جا ہے ك کہیں ان پرکوئی زبر دست آفت نہ آپڑے یا نہیں در دناک عذاب نہ پہنچے۔

اس لیے میری تمام ملمانوں سے التجاء ہے۔ (جوایے عقیدے خراب کر چکے ہیں) کہاہے عقا ئدکوقر آن وحدیث کےمطابق درست کریں اورایے عقیدے وعمل کی صحیح ست كالعين كري كيوتكه الله كافرمان بي "وَمَنْ أَرَادَ الآخِرةَ وَسَعْلَى لَهَاسَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنْ فَأُولِئِكَ كَانَ سَعْيُهُمْ مَشُكُوراً"

اورجس كااراده آخرت كابواورجيسي كوشش اس كے ليے بوني جا ہے وہ كرتا بواور وہ ایما ندار بھی ہو پس بہی لوگ ہیں جن کی کوشش کی اللہ کے ہاں بوری قدر کی جائے گی۔

آج امت مسلمہ یمود و ہنود کے منصوبے کے تحت انتشار وافتراق کا شکار ہے گاہے بگا ہے اللہ کاعذاب مختلف صورتوں میں نازل ہوتا ہے بھی زلزے کی صورت میں بھی سلاب کی صورت میں، بھی ہمارے اوپر ظالم و جابر حکمران مسلط کر دیئے جاتے ہیں جو غریبوں کا خون و پسینہ بی جاتے ہیں اولا د کا نافر مان ہونا، گھروں کے اندرلڑائی جھڑے آپس کی وشنی بیتمام اللہ کے عذاب کی صورتیں ہیں بیسارا کچھاس وجہ سے ہور ہاہے کہ مسلمانوں کے دلوں سے رسول اللہ عظیمہ کی محبت و تعظیم کوختم کیا جارہا ہے اور آپ کی گتاخیوں کوعروج دیا جارہاہے جوسراسراللہ کے عذاب کا سبب ہیں۔

كِوْنَكُ اللهُ تَعَالَى نَے قُر مَايا ' إِنَّ الَّـذِيْنَ يُؤْذُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ لَعَنَهُمُ اللهُ فِي الدُّنيَاوَ الْآخِرَةِ وَاعَدَّلَهُمْ عَذَاباً مُهَيِّناً"

:2.7

ہے شک جوایذا دیتے ہیں اللہ اور اسکے رسول کو ان پر اللہ کی لعنت ہے دنیا اور آخرت میں اور اللہ نے ان کے لیے ذلت کاعذاب تیار کررکھاہے۔

اس لیے اگر ہم چاہتے ہیں کہ ہمیں دنیاوآ خرت ہیں سکون ملے تو اس کے لیے ضروری ہے کہ اپنی خواہشات کو ترک کر کے رسول اللہ عظیمہ کی غلامی اختیار کریں اور آپ کے اوب و تعظیم کی خاطر اپنی جانیں قربان کر دیں اور تو حید کی آٹر ہیں محجو بان خدا کی تو جین ترک کر دیں کیونکہ جو تو حید رسول اللہ عظیمہ کی ذات کو چھوڑ کر ہو وہ شیطانی تو حید

. و کیے سرکار کا انکار نہ ہونے پائے الی توحید تو شیطان بنا دیتی ہے

( حافظ مظهر الدين رحمته الله عليه )

الله کی محبت کے لیے ضروری ہے کہ رسول اللہ عظی ، آپ کے اہل بیت، آپ کے اہل بیت، آپ کے اصحاب اور امت کے ایم مجتمدین اور علماء مشاکخ حق سے محبت رکھی جائے جوان سے محبت نہیں رکھے گا وہ اللہ کی محبت سے محروم رہے گا بلکہ وہ اللہ کے غضب کا شکار ہوگا جیسا کہ حضرت انس رضی اللہ عند فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علی نے فرمایا ''لایؤ من احد کم حتی اکون احب الیه من والدہ وولدہ والناس اجمعین''

ترجمہ: تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک مومن نہیں ہوسکتا جب تک کہ میں اس کے نزد یک اس کے والد، اس کی اولا دادرسب لوگوں سے زیادہ محبوب نہ ہوجاؤں ۔۔
اور فرمایا ''اللہ اللہ فی اصحابی لا تحذو هم غرضابعدی ''
ترجمہ: میرے اصحاب کے متعلق اللہ سے ڈرد، میرے بعد ان کوطعن وتشنیج کا

نثانه ندينانا ـ

اور حسنین کریمین کے بارے میں فرمایا ''مین احبھ مافقد احبنی ومن ابغضهما فقد ابغضنی''

ترجمہ: جس نے حسن اور حسین رضی اللہ عنہا ہے مجبت رکھی اس نے جھ سے محبت رکھی اور جس نے ان سے بغض رکھا اس نے جھے سے بغض رکھا۔

اولیاءعظام نے بارے ش ارشادفر مایا ''من عدادلی ولیافقداذنده ملی ، ، ، ، بالحرب''

ترجمه: جوفض ميرےولى سے عدادت ركھتا ہے بيس اس سے اعلان جنگ كرتا

-Us.

ای مضمون کوسیدنافسیرالدین گیلانی یون فرماتے ہیں۔
فلفی! تجھ کو عبث دھن ہے اُسے پانے کی
ہوچکا جب کہ تری عقل کا سلطان ، معزول
دیدہ عقل ہے دیکھ اُس کو نہ مرد نادال!
کہ دلائل ہے الجمنا ہے بڑر کا معمول
عقل تو اپنی حقیقت ہے بھی ناداقف ہے
کیا سمجھ پائے اسے، جوکہ ہے مافوقِ عقول
دائی مشرب توحید بھی یہ بات نے
شاید آجائے اسے راس یہ حرف معقول
صرف توحید کا شیطان بھی قائل ہے، مگر
شرط ایمان ہے محمہ علیہ کی اطاعت، یہ نہ بھول
امر لازم ہے یہ ہر مرد مسلمان کے لیے
امر لازم ہے یہ ہر مرد مسلمان کے لیے
مرت الرین ایشنم) نی تشار مسلمان کے لیے
مرت الرین ایشنم) نی تشار میں آبائی رسول تھے
مرت الرین ایشنم کی تشار میں آبائی رسول تھے

ا : سنن این ماجه م ، ۳۲ ، رقم ۱۳۳۰ ، مطبوعه دارلسلام للنشر والتوزیج ، الریاض ۲ : بخاری ، کتاب الرقاق ، ماب التواضع ، ج:۲ ،ص:۳۹ ، مکتیبه رحمانیه

صاف باطن ہے تو بھیج ان پہ درود اور سلام ورنہ میں چھیڑوں گا پھر ذکر ابی ابن سلول گری عشق بلال (بن اشتنم) حبثی پیدا کر کہ ہے سینہ ترا مہطِ انوار رسول ﷺ کہ ہے سینہ ترا مہطِ انوار رسول ﷺ

الحمد للداہلسنت و الجماعت (کڑہم اللہ) کی یہ خصوصیت ہے کہ وہ تو حید بھی بیان کرتے ہیں اور محبوبانِ خدا ہے محبت بھی کرتے ہیں اس لیے د نیاو آخرت کی کامیا بی کے لیے ضروری ہے کہ ہم انبیاء، شہدا، صدیقین اور صالحین کی جماعت کے ساتھ قائم رہیں۔ آپ صرف اس پر غور کریں جتنے بھی فرقے ہیں ان کے سربراہ مرتے ہیں تو منہ دکھانے کے قابل نہیں رہتے اور کئی ایسے کہ جنہوں نے ساری زندگی بظاہر دین کی خدمت کی لیکن ان کی شکلیں بدل گئیں، ایسا کیوں؟ لیکن آپ کو پوری تاریخ کے اندر کہیں بھی نہیں ملے گا کہ کی سنی کی شکل بدلی ہواس سے بڑھ کر اہلسنت کے قی ہونے کی اور کیا دلیل ہو عتی ہے؟

یہ چیزیں دیکھ کر بدند ہوں نے اپ آپ کو بھی سنی کہلانا شروع کر دیالیکن سنی وہی ہوسکتا ہے جو صحابہ کرام، اہل بیت اطہار، ائمہ جبھتدین، ائمہ اربعہ امام ابو صنیف، امام مالک، امام شافعی، امام احمد، حضرت خوض پاک، حضرت خواجہ غریب نواز، حضرت واتا گنج بخش، حضرت قطب الدین بختیار کا کی، حضرت فریدالدین گنج شکر، حضرت محبوب البی، حضرت نصیر الدین چراغ وہلوی، حضرت شاہ سلمان تو نسوی، حضرت خواجہ شمس الدین سیالوی، حضرت شخ عبدالحق محدث وہلوی، حضرت امام ربانی مجد دالف تانی، اعلیضر ت کواڑوی، اور دیگر اولیاء گواڑوی، امام تر ہواوران سے مجت کرتا ہو۔

میں نے اس کتاب میں عقا کد اہلسنت اور ان چند مسائل کو قر آن وحد ہے کے حوالے ہے کہ اس کتاب کی مقلدین امت کے اندرا ختثار وافتر اق پھیلار ہے ہیں۔ میں یقین سے کہتا ہوں کہ جوآ دمی انصاف کی نظرے دیکھے اور پڑے گا اس کے میں یقین سے کہتا ہوں کہ جوآ دمی انصاف کی نظرے دیکھے اور پڑے گا اس کے

ذہن میں کوئی نہ کوئی حق بات ضرور بیٹھ جائے گی۔لیکن اس کے لیے ضروری ہے کہ اسے پڑھنے سے پہلے ہرتتم کے تعصب سے بالا ہوجا کیں اوراسے میں بچھ کرنہ پڑھیں کہ یہا یک ٹی نے کابھی ہے بلکہ حق کے متلاثی ہوکر پڑھیں۔

یہ کھنے کا سب میرے ایک قریبی عزیز ہیں جن سے پچھ عرصہ پہلے چند ہاتیں سن کر بڑا دکھ ہواان سے بھی میری گزارش ہے کہ اس کتاب کے اندر جو ہاتیں ہیں اگر وہ حق ہیں تو آئیس ضرور قبول کریں اور غلط گمانی کا محاسبہ کریں یہی آپ کی اور میری بخشش کا سبب بنیں گی۔ یخف اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی رضا کی خاطر تکھا ہے کیونکہ حق کی پاسداری اور حقیقت کا اعتراف کرنالازمی ہے۔

آخر میں ان تمام افراد کا بے حد شکر گرار ہوں جنہوں نے کسی بھی اعتبار سے میری معاونت اور حوصلہ افزائی فر مائی خصوصاً جامع المعقول والمنقول استاذی البکر م جناب علامہ غلام نصیرالدین چشتی گواڑوی مد ظلہ العالی (شیخ الحدیث جامع نعیمیہ) کاشکر گرار ہوں جن کی وجہ سے میں اس قابل ہوا۔ علامہ مفتی محمہ عارف خورشیدی صاحب مولینا مفتی ضمیر احمہ مرتضائی صاحب اور مولینا سیر محس علی شاہ صاحب جنہوں نے کتاب پر نظر ٹائی فر مائی اور مولینا اصغر علی رضوی، مولینا تھیم عباس اور حافظ محمہ عران عطاری مظلم ماللہ نے پروف مولینا اصغر علی رضوی، مولینا تھیم عباس اور حافظ محمہ عران عطاری مطلم ماللہ نے پروف ریڈ گگ کی۔ مولینا عبد الرحمٰن جلال پوری اور مولینا محمہ افضال احمہ جنہوں نے کہوزنگ کی اللہ تعالی ان تمام افر اواور اراکین اوار وقصیر المصنفین کے علم عمل میں برکت عطافر مائے اور ونیا آخرت کی نعمتوں سے مرفر از فر مائے۔

الله تعالی ہے دعا ہے کہ وہ اس کوتمام لوگوں کے لیے فائدہ مندینائے اور اس کے فوائد کو ہمیشہ رکھے۔

امين بجاه النبي الكريم الرؤف الرحيم مَلَيْكُمُ محمد ظفر الرحمٰن ظفر چثتی

חורדו:וד:ד

pr+1+:11:9

# بم الله الرحن الرحم توحيد

الله تعالی کی واحدانیت کا زبان سے اقر اراور دل سے اس کی تقیدیت ایمان کی بنیادی شرط ہے۔ ہم نے فور کر تا ہے کہ ہمیں لفظ تو حید کے مفہوم کاعلم ہے یاویسے ہی تو حید کی رٹ لگا کرایک مسلمان پرشرک اور کفر کا فتوی لگارہے ہیں۔

توحیدباب تفعیل کا مصدر ہے۔جس کا معنی ہے ''ایک کرنا''اب اس اعتبار سے معیان توحید بتا کیں کہ انہوں نے خدا کوایک کیا ہے؟ وہ اس سے پہلے ایک نہیں تھا؟ نعوذ بالله.

لفظ توحید کا ماده اشتقاق' وحدت' ہے اور ای سے' واحد' اور' احد' مشتق ہیں جس کا معنی ہے' ایک'

واحدكي اقتمام

اس کی تین اقسام ہیں۔

(۱)واحد جنسی (۲)واحد عددی (۳)واحد نوعی

(۱)واحد جنسي:

جواپی جنس کے اعتبار ہے ایک ہو۔ جیسے حیوان ایک جنس ہے۔ حالا نکہ اللہ تو جنس سے پاک ہے۔ اگر اللہ کو واحد جنسی کہیں گے تو مشرک ہوجا کیں گے۔

(٢) واحدعدوى:

جس کی تعریف اہرین ریاضی وہندسہ پرتے ہیں "السواحد نصف الاثنین" بینی ایک، دو کے آدھے کہتے ہیں۔ تواگراللہ کو واصدعد دی کہیں گے تواس سے بھی شرک لازم آتا ہے ( کیونکہ اس میں اللہ کو دو کا آدھالت لیم کیا ہے۔)

#### (٣)واحدنوعي:

جواپی نوع کی جہت ہے ایک ہو، جیسے حیوان کی کی نوعیں ہیں ۔ کوئی حیوان ناطق ہے کوئی حیوان مفترس (چیرنے ، پھاڑنے والا) کوئی حیوان صاال (ہنہنانے والا جانور) اگراللہ کو واحدنوعی کہیں تو بھی مشرک ہوجائیں گے۔ کیونکہ نوع کے لئے افراد کا ہونا ضروری

--

لہذا ہماراتوعقیدہ ہے کہ اللہ تعالی نہ واحد جنسی ہے، نہ واحد عددی ہے، اور نہ ہی واحد نوی ہے، اور نہ ہی واحد نوی ہے اور نہ ہی واحد نوی ہے متصف واحد نوی ہے اس کی ذات ازل ہی سے وحدت ذاتی سے متصف ہے اور ہرفتم کے اشتراک، اشتہاہ، مماثلت ، تعدد، تکثر ، تیج می ، حلول ، امکان ، حدوث ، ترکیب ، خلیل اور تبعیض سے پاک ہے۔

جس كاقرآن كواى ديتا ب-"فُلُ هُوَا لللهُ أَحَدٌ" "إلهُ كُمُ إلدٌ وَّاحِدٌ" توحير كامعنى:

اللہ تعالیٰ کواس کی ذات اور صفات میں شریک سے پاک مانتا۔ اللہ تعالیٰ کے ہوتے ہوئے کی دوسرے کواللہ تصور کرنا ذات میں شرک ہے۔ علیم، سمیع، بصیر، رحیم وغیرہ اللہ کی صفات میں اگر ان صفات میں کسی دوسرے کوشریک تھیرائیں گے تو ہم مشرک ہو جائیں۔

اب سوال بہ ہے کہ علم اللہ کی صفت ہے تو اگر کسی دوسرے کے لئے علم ثابت کریں تو کیا بیٹرک ہے؟ سمع وبھر اللہ کی صفات ہیں تو اگر کسی دوسرے کے لئے سننے اور دیکھنے کی صفت ثابت کریں تو کیا بہ بھی شرک ہوگا؟ اللہ کے لئے صفت حیات ثابت ہے تو کسی کے لئے صفت حیات ثابت کریں تو کیا ہم مشرک ہوں گے؟ رہم اللہ کی صفت ہے، تو

اگر جم کی اور کور حیم کہیں تو کیا پیشرک ہے؟ غنی الله کی صفت ہے اگر ہم کسی اور کوغنی کہیں تو کیا ہم شرک ہوجا کیں گے؟ انعام کرنا اللہ کی صفت ہا گرہم کی اور کے لئے بیصفت ثابت كريس توكياييشرك ہے؟ (حالاتكديبي صفات قرآن ميں اللہ نے بندوں كے لئے بھي بيان فرمائي بين \_)

علم انسانیت کا کمال ہے اور یہی علم اللہ کی صفت ہے لیکن اس میں فرق ہے۔ جوعلم اللہ کا ہے وہ بندے کانہیں۔اللہ کاعلم اپنا ہے اور بندوں کے پاس اس کاعطا کروہ

اى طرح من وبصيرالله كي صفات بين كرفر مايا" وَهُوَ السَّمِينُ عُ الْبَصِينُ " اورانبانول كے لئے فرمایا "فَجَعَلْنَهُ مَسِمِيُعاً بَصِيرًا"

رجيم الله كي صفت جيها كرفر مايا"الو محمن الوجيم" اوررسول السَّعَلِيَّةُ كَ لِحَفْر مايا" بِالمُمنُو مِنِينَ رَءُ وف رَّحِيمً" غَى الله كَ صفت ب جبيا كرفر مايا 'أنَّ اللَّهُ غَنِيْ حَمِيلًا''

اين اوراين صبيب علي كالم المان أن اعنهم الله ورسول من

انعام كرنا الله كي صفت ب جيراً كرفر ما إن أنَّ عَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ مِنَ النَّبِيِّينَ الى آخوه "اورسورة الاحزاب عن استاورات محبوب كے ليفر مايا: أنْ عَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَ اَنْعَمْتَ عَلَيْهِ حَرْجمه: الله في السينعت دى اورآپ في السينعت دى \_ مُر دول كوزنده كرنا الله كي صفت ب\_فرمايا "كَيْفَ مَكْفُووْنَ بِاللَّهِ وَ كُنْتُمُ

مل: البقرة، آیت: ۱۳۷ منا: الدهم آیت: ۲ منا: التوبیر آیت: ۱۲۸

تع: البقرة، آيت: ٢٦٤ هـ: التوبير آيت: ٤٦ له: النسآء، آيت: ٢٩ ١٤: الاتزاب: ٣٧

اَمُوَاتاً فَاحْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِينُكُمُ ثُمَّ يُحْيِيْكُمُ

اورميسي عليه السلام كى بات كوليول بيان فرمايا" وأحبى المَموتني "ترجمه: اوريس مُ دے زندہ کرتا ہول۔

اس طرح کی بہت ساری مثالین موجود ہیں کہ جوصفات اللہ کی ہیں وہی اللہ نے بندوں کے لئے ذکر فر مائی ہیں۔طوالت سے بیخے کے لئے ان ہی پراکتفاء کیا جاتا ہے۔

اب ہم اگر اللہ اور بندوں کی صفات کو ایک جیسی مانیں گے تو مشرک ہوجا کیں كاورا كرالله كعلاوه كى اورك لئے نه مانين تو قرآن كا اتكار لازم آتا باوريدكفر ہے۔لہذا ہمیں فرق کرنا پڑے گا۔وہ اس طرح کہ اللہ کی جتنی صفات ہیں وہ ذاتی اوراز لی ہیں اور بندوں کے پاس اس کی عطا کردہ ہیں۔

قابل غور مات:

صفات عطا کرنے کے باوجود مارا بیعقیدہ ہے کہ اللہ نے الوہیت نہ کی کودی ب اورنه بي دے گا كيونكه عطائي چيزمتفل نبيس بوتي جبكه الوسيت مستقل ب اوراستقلال کے معنی میں ہے۔جس آ دی کا بیعقیدہ ہو کہ اللہ نے کسی کو دصف الوہیت عطا فرمادیا وہ مشرك اور طحد ب-

تو مومن اورمشرک کے درمیان یمی بنیادی فرق ہے کہ مشرک غیر اللہ کے لئے عطائے الوہیت کا قائل ہوتا ہے جبکہ مومن کسی مقرب سے مقرب ترین خی کہ رسول اللہ الله كالم المرابية اورصفات ذاتيها قائل نبيس موتا\_

#### نبوت

جس طرح اللہ کوایک مانتااس کی ذات وصفات میں کسی کوشر یک نہ تھ ہمرا نا اسلام
کی بنیا دی اساس ہے اس طرح عقیدہ رسالت بھی ایمان کی شرط ہے۔ کہ کوئی شخص رسول کو
مانے بغیراللہ کو مان لے تو اس کا ایمان تبول نہیں ہے۔ اگر مقام رسالت کی ادثیٰ سی ہے او بی
ہوگئ تو ساری عمر کی نیکیاں ضائع ہوجا کیں گی۔ اگر کوئی آ دی کمالات رسالت کو برسما کر
الوہیت کی سطح پر لے آئے تو وہ ورطند شرک میں گرجا تا ہے۔ الحاد اور دہریت نے بیشہبات
پیدا کر دیئے کہ نبی کی کیا ضرورت ہے؟ وصال خدا تو اس کے بغیر بھی ہوسکتا ہے۔ بعض
لوگوں نے کہ دیا کہ رسول کی حیثیت ایک مرکز ملت اور سر پراہ مملکت سے زیادہ نہیں ہے۔
اس لئے اس کے اقوال اور افعال قیامت تک باقی رہنے والے قوا نیمن کی اساس (بنیا د)
نہیں ہو سکتے بعض لوگوں نے بیکہا کہ رسول ہماری طرح ایک عام انسان شے فرق صرف
بہیں ہو سکتے بعض لوگوں نے بیکہا کہ رسول ہماری طرح ایک عام انسان شے فرق صرف

حالانکدانسان اگر چد حواس وخرد کا مالک ہے نظر وفکر کی استعداد رکھتا ہے اس کے باوجود اللہ کی ذات وصفات اور اسکے احکام کی معرفت میں قدم قدم پر رسول کامختاج ہوتا ہے۔ فلاح آخرت تو دور کی بات ہے دنیا میں بھی صالح حیات کا کوئی لمحداعات وہی کے بغیر میسر نہیں ہوسکتا۔

نی قوانین کا واضع اور احکام کاشارع موتا ہے۔اس کا امر الله کا امر موتا ہے۔اس ک نبی اللہ کی نبی ہوتی ہے۔ نبی کے علم ویے کے بعدامت کے لیے عمل کرنے یا نہ کرنے کا اضّارْبِيس ربتا ـ الشُّرِ فَمَا كَانَ لِـ مُوْمِنِ وَ لَا مُؤْمِنَةٍ إِ ذَا قَبْضَى اللَّهُ وَرَسُو لَهُ أَمُوا أَنُ يَكُونَ لَهُمُ الْجِيْرَةُ "ني الله كوزات وصفات كاعارف اوركتاب ك احكام واسرار كا عالم موتا ب\_ افرادامت كايمان ونفاق اورحسنات وسيئات سے واقف ہوتا ہے۔شہادت اورغیب پریکساں نظر رکھتا ہے۔ اور اسے اللہ پیدائش طور پر ہی نبوت ہے سرفراز کر دیتا ہے جیسے کھیٹی علیہ السلام نے تین دن کی عمر میں میر کہدویا ''اتّے ہے عَبُدُ اللَّهِ اتَانِيَ الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا " عَسَ الله كابنده مول اس في مجه كتاب عطا كى باور جھے ئى بنايا ب\_اورخودحفورعليه السلام كافر مان "كسنت نبيا و آدم بين السروح والبحسك "كين الوقت بهي ني تفاجس وقت آ دم عليه السلام روح اورجم ك درميان تق يواضح الفاظ بي جن سے بية چلاك نبي عظية كوالله تعالى في بيدائش طور پر نبوت سے سرفراز فر مایا ہے۔اس میں کسی '' بالقوۃ یا بالفعل'' کے ساتھ تقسیم کرنا گتاخی اورمحض امت کے اندرانتشاروافتراق پھیلانا ہے جوکہ ہلاکت کاسبب ہے۔

نى كى تعريف:

نی کے معانی: (۱) خبر دینے والا (۲) خبر دیا ہوا (۳) طریق (راستہ) (۴) ایک جگدے دوسری جگد نکالا ہوا (۲) بلکی اور پوشیدہ

ما : الاحزاب، آيت : ١٠ العزاب، ٢٠ الاحزاب، ٢٠ العزاب، ١٠ العزاب، ١٠ العزاب، ١٠ العزاب، ١٠ العزاب، ١٠

ى : مريم: ٣٠ ٥ : رّندى، ابواب المناقب بإب ماجاء في فضل الذي عَلِيثَ ج: ٢ من ١٤٩ مطبوع رحمانيدلا مور

آ واز سننے والا ( ) ظاہر ( ٨ ) رفعت اور بلندى والا

اصطلاح شرع میں ''نبی''س انسان کو کہتے ہیں۔ جسے اللہ تعالی نے اپنے احکام کی تبلیغ کے لیے مخلوق کے پاس جمیجا ہواور اس کی تائید مجمزہ سے فرمائی ہو۔ نبی اور رسول میں فرق:

نبی اس کو کہتے ہیں جس پرومی اتر ہے خواہ صاحب کتاب ہویا نہ ہو۔ اور رسول وہ ہے جو کتاب اور وی دونوں کا حامل ہو۔

## عصمت انبياء

کا مُنات میں انبیاء کرام کواللہ تعالی نے سب سے افضل بنایا ہے۔ اس لئے نبی ہر فتم کے گناہ نے معصوم ہوتا ہے۔ کیونکہ فرشتے معصوم ہیں تو انبیاء بدرجہ اتم معصوم ہیں۔ اگر انبیاء میں فتق و فجور ہوتا تو ان کی گواہی قبول نہ ہوتی حالانکہ ان کی گواہی قبول کرتا واجب ہے۔ اس طرح ان کواللہ کا قرب حاصل نہ ہوتا۔ حالانکہ اللہ نے فر مایا'' إِنَّهُم عِنْدَ فَالَمِنَ الله عُنْدُ فَالَمِنَ الله حُنْدُ وَ کی اخیار اور پہندیدہ ہیں۔ اور فر مایا'' کل من الصالحین'' ترجمہ: یہ سب نیک ہیں۔

# ختم نبوت

'' ختم ''کامعنی مہر لگان اور اصطلاح بی اس کے معنی ہیں ، تمام کرنا ، ختم کرنا ، کہ مہریا تو مضمون کے آخر پر گتی ہے۔ جس سے مضمون بند ہوجاتا ہے یا پارسل بند ہونے پر گتی ہے۔ تاکہ نداس بیل کوئی چیز داخل ہو سکے اور نداس سے خارج ہو۔ ای لئے تمام ہونے کو ختم کہتے ہیں۔ جیسے کر قرآن بیل ہے'' خصّہ السلسلہ عَسلسی قُلُوبِهِم وَعَسلسی مَسمُعِهِم ''ترجمہ: اللہ نے ان کفار کے دلوں اور کا نوں پرمبرلگادی۔ مزیدار شاد باری تعالی ہے ۔'' فیان یُشاءِ السلّه یَختِم عَلی قَلْبِک ''ترجمہ: تواگر اللہ چاہتو آپ کول پر رحمت و تفاظت کی مہرلگادے۔

خاتم النبیین کامعیٰ ہے نبیوں میں آخری نبی نو آپ علیہ آخری نبی ہیں۔ آپ کے بعد کسی کونبوت ملناناممکن ہے جو بھی ایسادعل ک کرےگا وہ جھوٹا، کذاب اور د جال ہوگا۔ امت مسلمہ پر لا زمی ہے کہ وہ اس کا اٹکار کرے اور اس کے خلاف جہا د کرے۔

الله تعالی نے قرآن میں متعدد مقامات پراس حقیقت کو بیان فر مایا اور رسول الله عقیقت کو بیان فر مایا اور رسول الله عقیقی نے بھی اس کو بیان کیا ۔ لہذا ختم نبوت کا منکر کا فر ہاور دائر ہ اسلام سے خارج ہے۔ اور مدعی نبوت اور اسے مانے والے سادے کا فر ہیں۔ ان سے پر ہیز ضروری ہے اور ان کی تحقیدہ رکھنا ضروری ہے۔ امام اعظم نے فر مایا کہ ''مدعی نبوت سے دلیل ما تکنے والا بھی کا فر ہے۔'' موجودہ دور میں اس فتنے کا نام قادیا نبیت اور مرزائیت ہے۔ اس کا بانی مرزا کا مرزا کی مین سے۔ (و۔ ۱۸۳۹۹)

ط: البقرة، آيت: ٤ الثوري، آيت: ٣٣

ے : ابتدائی تعلیم حاصل کرنے کے بعد گھرے بھاگ گیا۔ادھرادھر گھوسنے کے بعد سیالکوٹ کچبری میں پندرہ روپ ماہوار پر طازم ہو گیا۔ و بین سیالکوٹ میں پاوری ہٹلر کے ساتھ بہت روابط پیدا ہوگئے تھے۔انگریز اپنی حمایت کے لئے کی کونیوت کا مدمی بنانا چاہتے تھے۔ برطانی ہندی سنول انتیلی جنس کی روایت کے مطابق ڈپنی کششر

قرآن اورختم نبوت:

قرآن مجيد ش الله فتحم نبوت كى حقيقت كويول بيان فرمايا "مسائك ان محمد الله و خاتم الله و خاتم الله ين الله و خاتم الله ين "رجمه على محمد الله و خاتم الله ين "رجمه الله من على من مدك باب بين كين وه الله كرسول اورانها و شاعب ساسة خرى نبى من ساس

ختم نبوت کامعنی بیان کرتے ہوئے حضرت شیخ عبدالحق محدث و ہلوی رحمته الله علیہ لکھتے ہیں کہ خاتم البنیین کامعنی محققین نے یہ بیان کیا ہے کہ الله تعالیٰ نے تمام انبیاء کرام کی نبوت جمع کر کے رسول الله علی ہے مبارک دل میں رکھ دی اور آپ کے دل کو اس نبوت کے لئے معدن قرار دیا۔ نبوت کو دل میں رکھنے کے بعد مہر لگا دی تا کہ کی ویشن کو نبوت کی چوری کی طرف اُسے راستہ نہ ال سکے۔ شیطان کے وصوے اور نہ ہی شمن کی خواہش کو راستہ ہے۔

آ پیلٹے کی ختم رسالت اور ختم نبوت دونوں کے لئے ختم نبوت کے الفاظ بولے

نے چاراشخاص کوانٹر ویو کے لئے طلب کیا۔ ان میں ہے سرز انبوت کے لئے نامزد ہوا۔ (تاریخ محاسرة اویانیت)
سب سے پہلے البام اور مقبول الدنیا ہونے کا دعویٰ کیا۔ ۱۸۸۹ء میں مجد دہونے کا دعویٰ کیا۔ ۱۸۹۰ء میں پہلے مثبل
سے اور پھر ۱۸۹۱ء میں سطح موجود ہونے کا دعویٰ کیا۔ ای دوران مرز ااحمد بیگ کی بیٹی اپنے نکاح میں لینے سے
ناکا می ہوئی۔ آخر میں اپنی اصلی منزل تک پہنچنے کے لئے ۱۹۰۰ء میں نبوت کا دعویٰ بھی کر ڈ الا۔ پہلے ظلی ویروزی نبی
پھر اصلی وحقیق نبی اور پھر خاتم الانبیاء پھر جامع الصفات اور افضل الانبیاء ہونے کا دعویٰ کیا۔ معاذ اللہ

حضرت مجدودین وطت، قطب العالم اعلی حضرت بیر مهرعلی شاه گواژ وی رحمت الله علیه نے رسول الله علیه نے دسول الله علیه کے حکم کے مطابق مرزا قادیانی کا روکیا اور ۱۸۹۹ء ش نزول سے اور حیات سے کے موضوع پر "بش الحد ایت" کھے کر پودے ہندوستان ش کی میلا دی۔ آج تک مرزائی اس کا جواب نیس وے سکے۔ اور پھر سیف چشتیائی کے ذریعے بہت سارے لوگوں کے ایمان کو بچالیا۔ ۱۹۵گست ۱۹۰۰ء کومن ظر و طے کر کے سامنے ندآ کر مرزانے فکلت کوشلیم کیا۔

مله : الاحزاب، آيت: ٣٠

جاتے ہیں کیونکدایک ہے نبی ہونا اور ایک ہے رسول ہونا، نبوت عام ہے اور رسالت خاص ہے۔ ٹبی بڑھتا ہے تو رسول بن جاتا ہے اس طرح جوبھی رسول ہوتا ہے وہ نبی ضرور ہوتا ہے لیکن بیضر وری نہیں کہ جوبھی نبی ہووہ رسول بھی ہو۔ بھی ہوتا ہے بھی نہیں ہوتا۔

اگررسول الله کی شان بیان کرتے ہوئے خاتم المرسلین کہاجا تا تو بیرہ ہم پیدا ہوسکتا تھا کہ آپ کے بعد کوئی رسول تو نہیں مگر نبی ہوسکتا ہے۔ تو اللہ نے اس طرح بیان کیا کہ آپ خاتم انتہین ہیں۔ آپ کے بعد کوئی نبی پیدانہیں ہوسکتا۔ جب نبوت کی نفی ہوگئی تو رسالت ک خود بخو دُنفی ہوگئ۔

دوسری جگدارشادفر مایا' اُلیّبوم آنحه مَلْتُ لَکُمْ دِینَکُمْ وَاَتْمَمْتُ عَلَیْکُمْ نِعُمَتِی وَرَضِیْتُ لَکُمْ الْاِسُلَامَ نِیْناً "ترجمہ: آج میں نے تہارے لئے وین کو کمل کر دیا اور آج میں نے تم پراپٹی فعت کی انتہاء کردی اور میں نے تہارے لئے اسلام کودین پند کرلیا ہے۔

گی صدیوں سے ہدایت کا سلسلہ جاری تھا اللہ تعالی امتوں کو چھوٹے چھوٹے نصاب دے رہا تھا اللہ کی طرف سے انبیاء کرام آ ہت آ ہت لوگوں کے شعور کو بیدار کرد ہے سے ۔ جب نبی آ خرالز مان محمد رسول اللہ عظیم کا عہد زریں آ یا اور آپ کی امت کی ذہائت بھی سامنے آگئی تو رہ نے فر مایا'' اُلْیَوْمَ اَکُ مَلْتُ لَکُمْ دِیْنَکُمْ '' کر آج میں نے اس جامع نصاب کو کمل کردیا ہے۔ میں نے تہارے لئے دین کو کمل کردیا ہے اور نعت کی انتہاء کردی ہے بہلی امتوں کو اتنائیں دیا جشام تھیں دیا۔

اس کے علادہ قرآن کی بیسیوں آیات اس پرشاہد ہیں کہ محدرسول اللہ علی ہے کے بعد کوئی نی نہیں آسکا طوالت سے بیخے کے لئے ان بی پراکتفاء کرتا ہوں۔انشاء اللہ اس موضوع پر علیحدہ متعقل کام کریں گے۔

#### حديث اورختم نبوت:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عندراوی ہیں کدرسول اللہ علی نے فرمایا'' میری اور
گذشتہ انبیاء کی مثال ایسے ہے جیسے کی نے گھر بنایا اورائے خوب آراستہ ومزین کیا گرا یک
کونے میں ایک پھرندلگایا۔ لوگ آ کر اس کی تعریف کرنے لگے کہ کتنا خوبصورت ہے گر
تعجب سے کہتے کہ بیا یک پھرکی جگہ کیوں خالی ہے؟'' آ گے آپ نے فرمایا''ف انسا اللبنة
و انا خاتم النبین '' ترجمہ: کہ میں ہی وہ پھر ہوں اور خاتم النبین ہوں۔

حضرت ابو ہریرہ ہی راوی ہیں رسول اللہ علی نے فرمایا" بھے چھ چھ پیزوں کے ذریعے تمام انبیا، پرفضیلت وئ گئی ہے۔(۱) بھے جو امع المکلم عطافر مائے گئے۔(۲) میری رعب سے مدد کی گئی۔(۳) میرے لئے مال غنیمت طلال کیا گیا۔(۳) میرے لئے ساری زمین کو پاک اور معجد بناویا گیا۔(۵) بھے تمام کلوق کی طرف نبی بنا کر بھیجا گیا۔(۲) بھی پر انبیاء کی آمد کا سلسلہ ختم کردیا گیا۔'

قادیانی اتن محکست کے باوجود اور اسمبلی سے انہیں کافر قرار دینے کے باوجود موت کے گھاٹ کیول نہیں اترے۔ اس کا سبب صرف قادیانی نواز لوگ ہیں جو کہ قادیانیوں سے بھی زیادہ اسلام کونقصان پہنچارہے ہیں۔ان کی علامات کیا ہیں؟

ط البوداؤد، كماب الفتن والملاحم، باب اول، رقم: ٣٢٥١، خ ٢،٥٠ ٢٣٠، رحمانيد

ع بخارى، كتاب المناقب، بإ خاتم المعبين من اص ١٠٥١، قد يم

ير مسلم، كمّا بالمساجد ومواضع الصاورة وج البس: ١٩٩١، تدي

جوقادیانی ہے میٹی میٹی باتیں کرتے ہیں۔
جوقادیانی ہے مصافی کرتے ہیں۔
جوقادیانی ہے سلام لیتے ہیں۔
جوقادیانی کے گھرجاتے ہیں۔
جوقادیانی کو دوکان ہے سودالیتے ہیں۔
جوقادیانی کو اپنے ہاں ملازم رکھتے ہیں۔
جوقادیانی کے ساتھ بغلگیر ہوتے ہیں۔
جوقادیانی کے ساتھ بغلگیر ہوتے ہیں۔
جوقادیانی کے مصوعات خریدتے ہیں۔
جوقادیانی کی مصوعات خریدتے ہیں۔
جوقادیانی کی محصوعات خریدتے ہیں۔
جوقادیانی کو تعلیم دیتے ہیں۔
جوقادیانی کو تعلیم دیتے ہیں۔
جوقادیانی کو تعلیم دیتے ہیں۔

بیسارے قادیانی نواز ہیں۔ جن کی وجہ سے قادیانی کا وجود قائم ہے۔ آ ہے اپنے گریبانوں میں جھانگیں۔ کہ کہیں ہم قادیانی نواز نو نہیں؟ کہیں ہمارے والدصاحب قادیانی نواز تو نہیں؟ ہماری والدہ صاحبہ قادیانی نواز تو نہیں؟ ہمارے بھائی اور بہیں قادیانی نواز تو نہیں؟ کہیں ہمارے عزیزیا دوست قادیانی نواز تو نہیں؟

ضدارا! اس لعنت سے خور بھی بچنے اور دوسروں کو بھی اس دینی بے غیرتی سے روکئے۔ قادیانی سے دوسی اللہ کے مذاب کوللکارنا ہے۔ رسول اللہ کے نامی کی کرنا ہے اور آپ کی رحمت سے محروم ہوتا ہے۔ علماء دخطباء اور ادباء حضرات سے میری بیالتجاء ہے کہ عقیدہ تو حید وختم نبوت کودلائل کے ساتھ عوام کے سامنے بیان کریں۔

# علمغيب

الیی چپی ہوئی چیز جھے انسان نہ تو آ تکھ، ناک، کان اور ہاتھ وغیرہ سے محسوس کر سکے اور نہ ہی بغیر دلیل کے عقل میں آ سکے۔

امام غزالی فرماتے ہیں۔عقل سے آگے ادراک کی ایک اور آ کھو گئی ہے۔اس آ کھ سے نبی غیب کے آئندہ ہونے والے واقعات کو اور دوسرے حقائق کو دیکھ لیتا ہے۔ جن تک عقل کی رسائی نہیں ہوئی۔

> شاه عبدالعزیز محدث دہلوی فرماتے ہیں۔غیب کی دوستمیں ہیں۔ (۱)غیب اضافی (۲)غیب مطلق

غیب اضافی وہ ہے جوسب کے لئے غیب نہ ہو ۔ بعض سے غیب اور بعض پر ظاہر ہو۔ جس طرح صورت اور رنگ غیب ہیں لیکن اندھے کے لئے۔ بیٹا کے لئے نہیں۔ ای طرح جن وطلا تکد، جنت ودوزخ غائب ہیں لیکن انسانوں کے لئے فرشتوں کے لئے نہیں۔ اور بھوک و پیاس اور شہوت وغضب فرشتوں کے لئے غیب ہیں۔ انسانوں کے لئے نہیں۔ بیتمام صور تیں غیب اضافی کی ہیں۔

غیب مطلق وہ ہے جو تمام محلوقات کی نظر سے غیب ہو۔اس غیب پراللہ صرف ایے نبی اوررسول کو مطلع کرتا ہے۔غیب جا نتا اللہ کی صفت ہے جیسا کہ فر مایا ' عالِمُ الْعَیْبِ وَ الشَّهَا دَةَ ''اب اگر کوئی بی عقیدہ رکھے کہ جس طرح اللہ تعالی عالم الغیب ہا کی طرح اور نبیوں کو کوئی بھی ہے تو بیشرک ہے۔ لیکن اگر کوئی بیہ کے کہ اللہ تعالی نے اپنے رسؤلوں اور نبیوں کو غیب کا علم دیا ہے تو بی عقیدہ عین قرآن کے مطابق ہے۔

قرآن میں جہاں غیراللہ علم غیب کافی ہاس سےمراد ذاتی علم ہے۔ یعنی

الله كي عطا كے بغير سى كے ياس علم نہيں ہے۔ رہاعلم غيب كا عطا ہوتا تو قرآن كى بيليوں آيات الصَّمن من موجود جير - چندايك و كركرتا بول - ارشاوفر مايا " وَمَا حُانَ اللَّهُ لِيُطُلِعَكُمُ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَحْنَبِي مِنْ رُّسُلِهِ مَنْ يَّشَآءَ "رَّجم: اورالله ك شان سنبيل كدا ، عام لوكو! تم كوغيب كاعلم د ، مال الله چن ليتا ہے اپنے رسولوں ميں ے جس کوجا ہے۔

(٢) ' فَلا يُظُهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا ٥ إِلَّا مَنِ ارْ تَضَى مِنُ رَّسُولُ ' ' ترجمہ: (الله) اپ غیب پر کی کو طلع نہیں کرتا سوائے اپنے پیندیدہ رسولوں کے۔ (٣) "وَمَاهُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَنِيْنِ" "رجمه: اوريه بي غيب بتائے ملى بخيل

(٣) "الرَّحْمَنْ ٥ عَلَّمَ الْقُرُآنَ ٥ خَلَقَ الْإِنْسَانَ ٥ عَلَّمَهُ الْبَيَانَ ٥ " ترجمه: رحمن نے اپ محبوب کوقر آن سکھایا۔ انسانیت کی جان محد کو پیدا کیا۔ ماکسان وما يكون كابيان اس كوسكهايا\_

تفيرمعالم التزيل اورتفير حيني بي ذكركيا كياب- "خطق الانسان يعني محمد عليه السلام علمه البيان يعني بيان ماكان و مايكون "رجم: الله في انسان یعنی محمد رسول الله (ﷺ ) کو پیدا فرمایا اوران کو بیان یعنی ساری اگلی پچیلی با توں کا بيان سكھاما۔

(۵)" وَعَلَّمَكَ مَالَمُ تَكُنُ تَعَلَمُ وَكَانَ فَضُلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيْماً" "ترجمہ: اور تم کو سکھا دیا جو پچھتم نہ جائے تھے اوراللہ کاتم پر بردافضل ہے۔ (٢) "وَكَذَالِكَ نُرِى إِبْرَاهِيْمَ مَلَكُونَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرُضُ" ترجمہ: ہم نے اہراہیم علیالسلام کوتمام آسانوں اورزمینوں کی نشانیاں و کھلا کیں۔

ع: الجن آيت: ٢١ - ٢١ تا: الكورية آيت: ٢١

على آل عمران ،آيت: ١٤٠

۵ : الانعام،آیت ۱۱۳ علی کا : الانعام،آیت ۵۵

ي الرحن آيت الم

امام رازی اس کی تفییر میں فرماتے ہیں کہ تحت الثریٰ ہے عرش عظیم تک کوئی حقیقت نہیں تھی گراللہ تعالیٰ نے اے حضرت ابراہیم کودکھلا دیا۔

(ع) ''وَلَوْ کُنْتُ اَعُلَمُ الْغَیْبَ لَا سَتَکُفُوْ تُ مِنَ الْعَیْوِ ''رَجمہ الر میں غیب جان لیا کرتا تو یوں ہوتا کہ میں نے بہت بھلائی جمع کر لی۔ گویا کہ خور کروا اگر میرے پاس خیر ہواور میں مصیبت ہے بچوں تو سجھ لوکہ جھے علم غیب بھی ہے۔ اب دیکھیں کدرسول اللہ کے پاس خیر ہے یا نہیں ۔ تو قرآن نے فر ایا ''انّا اَعُطَیٰسَنکَ الْکُونَوَ '' ترجمہ: اے مجوب ہم نے آپ کو خیر کیٹر عطا فر ایا۔ اور فر ایا ''مَن یُونْتَ الْبحک مَة فقد اُوتِی خَیُواً کَشِیُواً ''ترجمہ: جے حکمت عطا کی گئی تو تحقیق اسے خیر کیثر عطا کی گئی۔ اور آپ علیہ مصیبت ہے بھی محفوظ ہیں 'واللہ یعنے مین النّاسِ ''' '' اور اللہ تعالیٰ آپ کو لوگوں سے محفوظ رکھے گا۔' معلوم ہوا کہ جب آپ آپ آپ اللہ کی بارگاہ سے کیٹر بھلائی جمع کر لی تو ٹابت ہوا کہ آپ غیب بھی جانے ہیں۔

پائی چیزوں کاعلم اللہ کے علاوہ کی کونیس ہے۔جیسا کرار شاوفر مایا ' إِنَّ السلْسة عِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُعَزِّلُ الْعَيْتُ وَيَعَلَمُ مَافِي الْاَرُ حَامٍ وَمَا تَدُدِى نَفُسْ ' عِندَهُ عِلْمُ اللَّهُ عَلِيْمٌ ' خَبِيُرٌ '' مَا ذَاتَكُسِبُ غَداً ٥ وَمَاتَدُدِى نَفُسْ ' بِاَيِّ اَرُضٍ تَمُوثُ إِنَّ اللَّهُ عَلِيْمٌ ' خَبِيُرٌ '' مَا ذَاتَكُسِبُ غَداً ٥ وَمَاتَدُدِى نَفُسْ ' بِاَيِّ اَرُضٍ تَمُوثُ إِنَّ اللَّهُ عَلِيْمٌ ' خَبِيُرٌ '' مَرَجَمَةَ اللَّهُ عَلِيْمٌ ' خَبِيُرٌ '' مَرَجَمَةَ اللَّهُ عَلَيْمٌ ' خَبِيُرُ ' عَلَى اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللْمُ ال

ان ہی کوعلوم خمسہ کہتے ہیں۔ قیامت کب ہوگی؟ بارش کب ہوگی؟ عورت کے پیٹ میں لڑکا ہے یا لڑکی؟ کل کیا ہوگا اور کون کہاں مرے گا؟ تو علوم خمسہ کاعلم ذاتی طور پر اللہ کے پاس ہے اگر کسی اور کے لئے ان چیزوں کاعلم ذاتی طور پر ثابت کریں گے تو مشرک

يا :الكوثر، آيت: ا

ي : الاعراف، آيت، ١٨٨

ما: تغيركير،ج:٣٠ص:٣٢

ملا : لقمان ، آیت: ۳۳

١٤: الماكرورآيت: ٢٤

ي : البقرة ، آيت: ٢٦٩

ہوجا کیں گے۔

لیکن تاریخ کے اندراس طرح کی کئی مثالیں لمتی ہیں کہ کئی اللہ کے پیاروں نے ان پانچ چیز دل کے بارے میں خبریں دی ہیں۔ (۱) قیامت کاعلم:

نی کریم علی نے فیامت کی علامات بتا کیں قیامت کے قریب امام مہدی کا طہور ہوگا۔ اور فر مایا قیامت سے پہلے دھوال نکلے گا، دجال کا خروج ہوگا'' دابتہ الارض کا ظہور ہوگا'' مورج مغرب سے طلوع ہوگا، حضرت عیلی علیہ السلام کاظہور ہوگا، یا جوج ما جوج کا ظہور ہوگا، ایک بار مغرب کی ذیین دھنے گی، ایک بار مغرب کی ذیین دھنے گی، ایک بار جزیرہ العرب کی ذیین دھنے گی، اور آخر میں کیمن سے ایک آگ نکلے گی، جولوگوں کو جا تک کرمحشر کی طرف لے جا نیگی ہواور آپ نے فرمایا محرم کی دی تاریخ کو قیامت واقع ہوگی آور یہ بھی فرمایا کہ جمعہ کے دن قیامت آگئی اور یہ بھی بتادیا کہ جمعہ کے دن عصر اور مغرب کے درمیان قیامت آگئی ہوگی۔

ي : صحيح مسلم رقم الحديث ١٩٠١

ي: صحيحملم قم الحديث ١٥٨

يد : الاعراف آيت ١٨٨

يا : سنن الي داؤو، رقم الحديث • ٢٦٩

يا: فضائل الاوقات للبيقي صفحه ١٣٨

۵ : الاساءوالصفات ليبعي صفحه ٣٨٠

٧: الشعراء آيت٢٠٠

(٢) بارش كے نزول كاعلم:

حضرت بوسف عليه السلام نے بارش كازل مونے كى خردى جيها كه ارشاد موا "فُمَّ يَاءُ تِنَى مِنُ بَعُدِ ذَٰلِكَ عَامٌ فِيْهِ يُعَاثُ النَّاسُ وَفِيْهِ يَعْصِرُ وُنَ الْ، "رَجمه الس ك بعد جوسال آئے گااس ميں لوگوں پرخوب بارش نازل كى جائے گى اور اس سال انگور كا رس بھى خوب نچوڑيں گے۔

نی کریم عظیم نے بھی بارش کے نزول کے بارے میں خبریں دی۔حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا اس وقت تک قیامت واقع نہیں ہوگی جب تک کہ آئی زیادہ بارش نہ ہوجس سے کوئی پختہ بتا ہوا گھر محفوظ رہے گا اور نہ ہی کوئی خیمہ۔

(٣) مال كرحم كاعلم:

تر جمہ: جریل نے کہا کہ میں صرف آپ کے رب کا فرستادہ ہوں تا کہ آپ کو ایک پاکیزہ لڑکادوں۔

حفرت ام فضل رضی الله عنها کے بارسول الله علی بین نے خواب دیکھا کے کہ ہمارے گھر میں آپ کے اعضاء میں سے ایک عضو ہے۔ آپ نے فر مایا تم نے اچھا خواب دیکھا ہے۔ عنقریب فاطمہ کے لڑکا پیدا ہوگا اور تم اسے دودھ پلاؤگی۔ پھر حضرت فاطمہ کے ہاں حضرت حسن یا حضرت حسین پیدا ہوئے اور انہوں نے حضرت حم بن عباس فاطمہ کے ہاں حضرت حسن یا حضرت حسین پیدا ہوئے اور انہوں نے حضرت حم بن عباس

يا: نوسف: آيت ٢٩

ع: مجع الزوائد، ي: ٤٠٠ العسم مطبوعه دارالكتاب العربي، بيروت ، منداحه، ج:٢٠ص ٢٧٢:

ما كے ساتھ ان كورورھ بلايا۔

جفرت ابو بکرصدیق رضی الله عنه نے بھی خبر دی کہ ان کی بنت خارجہ سے ایک بٹی پیدا ہوگی۔

(١١) كل كاعلم:

غزوہ نیبر کے موقع پرآپ تیا ہے نے خصوصیت کے ساتھ فر مایا "لاعطی السرایة غدا یفت الله علی یدیه "کل میں جھنڈ ااس کوعطا کروں گاجس کے ہاتھوں پر اللہ خیبر کوفتح کرےگا۔

### (۵) کون کہاں مرے گا:

حضرت عررض الله عند فرمات بيس- "ان رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يرينا مصارع اهل بدر بالا مس يقول هذا مصرع فلان غداًان شاء الله، قال فقال عمر رضى الله عنه فوالذى بعثه بالحق ما اخطئوا الحدود التى حدّ رسول الله عليه وسلم" "ترجمة: رسول الله عليه في جنگ بدر سايك ون بهلي بيس الل بدر ( كفار ) كر في كر في كر بيس بتاديس- آب عليه فر مار به بخات الله كل فلال يهال كر ح كا حضرت عمرضى الله عنه في بااس ذات كاتم جس في آب كو و و و جو گديتا كي هي وهاس حدت و را برجمي متجاوز بيس بوون و اس حدت و را برجمي متجاوز بيس بوون و را س ب ثابت بواكر سول الله عليه الله كي عطا ب جائت بيل كه كل كيا بوگا اوركون كهال مركا ) تو ان كر بار سي متجاوز الله عليه الله كي عطا ب جائت بيل كه كل كيا بوگا اوركون كهال مركا ان من بار سي شاب بيل كه كل كيا بوگا اوركون كهال مركا ان سي شرك لا ن ما تا به اگر كهيس اليا نبيل تو يه بيل كه كو كه ي ذاتى طور برجائة عقو اس سي شرك لا ن ما تا به اگر كهيس اليا نهيل تو يه بيل كه و ي ذاتى طور برجائة عقو اس سي شرك لا ن ما تا به اگر كهيس اليا نهيل تو يه

ما : سنن ابن ماجه باب الرؤيامن : ١٨٠ وقد كي رقم الحديث :٣٩٢٣

ي : موطالم مالك، رقم الحديث: ١٥٠٣

ت : صحح بخارى ، كتاب المناقب ، باب مناقب على بن الى طالب رضى الله عنه ، ج: ١٩٠١ قد يمي

ي : مسلم ، كتاب الجنة وصفة بعمها ، باب عرض مقعد لميت من الجنة اوالنارعليد ، ٢٠٥٥ . ٣٨٥ . قد يمي

حقیقت کا انکار ہے۔ تو ہمیں کہنا پڑے گا کہ وہ جنتی بھی خبریں دیتے تھے۔ اپنی طرف سے نہیں بلکہ اللہ کے عطا کر دہ علم کے مطابق دیتے تھے۔

مل : تفییرات احمدید تغییرروح البیان تغییر صاوی اورتغییرع اکس البیان وغیره کے اندرمفسرین کرام نے یہی جواب دیا ہوا ہے تغییر ات احمدید من ۱۳۰۸ مطبوعہ مکتبد حمانیہ تغییر صاوی ، الجزء الخامس ، ص کے ۱۲۰۸ مطبوعہ مکتبد رحمانیہ لا مور رحمانیہ لا مور

## رسول الله علية كى بشريت اورنورانيت

ہلست کاعقیدہ ہے کہ رسول اللہ علیہ کو اللہ تعالی نے خرالبشر کالباس پہنایا تھا اور آپ کواعلی نورانیت سے منور فر مایا تھا۔ لیکن رسول اللہ بھر ہونے کے باوجوداس سے بلند در ہے پر فائز ہیں وہ درجہ بنوت ہے۔ کس کے بردے عہدہ کوچھوٹر کرچھوٹے سے پکار نابیاس کی تو بین ہے۔ مثلاً وزیراعظم کے لئے ایم ۔ این ۔ اے ہونا ضروری ہے لیکن ہم اسے ایم ۔ این ۔ اے کہ کرنہیں پکارتے کہ بیاس کی تو بین ہے۔ ای طرح نبی کے لئے بشر ہونا ضروری ہے تو نبی چھوٹر کر اگر ہم اسے بشر کے لقب سے پکاریں تو اس کی تو بین ہوگ ۔ رسول اللہ کی بشریت کو قرآن نے بول بیان فر مایا ' قبل اِنسمَا آنا بَسَق مِفْلُکُمُ یُو طی اِلَی '' ترجمہ: آپ فرما دیجئے کہ میں (خدانہ ہونے میں) تہاری ہی مثل بشر ہوں ۔ میری طرف وی کی جاتی ہے۔

دوسرى صفت عنور:

جو دلائل بشریت مصطفی عطاقہ کے ہیں ان کے علاوہ میں صرف قر آن سے نورانیت مصطفی عطاقہ کے ہیں ان کے علاوہ میں صرف قرآن سے نورانیت مصطفی عطاقہ پردلائل پیش کروں گا۔اور میں یقین کے ساتھ کہتا ہوں کہ تحالفین کے پارے میں پاس عدم نورانیت پرکوئی دلیل نہیں ہوگی۔ جو دلیل وہ دیں گے وہ بشریت کے بارے میں ہے۔اس میں ہمارااختلاف ہی نہیں ہے۔

يىلى دليل:

الله فارتادفر مايا: "قَدْ جَاءَ كُمْ مِنَ اللهِ نُوْدٌ وَ كِتَابٌ مُبِينٌ "رجمه: في الله مِن اللهِ مُودٌ وَ كِتَابٌ مُبِينٌ "رجمه:

تفیر ابن جریر، تفیر خازن، تفیر معالم النزیل، تفیر بیضاوی، تفیر کبیر، تفیر جلالین اور تفیر صاوی میں تمام مفسرین نے وضاحت کی ہے کہ نور سے مرادمجھ رسول اللہ سیالیہ کی ذات گرامی ہے۔

دوسرى دليل:

الله نارشادفر مایا 'یاایه النیقی انا ارسکنک شاهداً و مُبَشِراً و نَذِیراً و دَاعِیاً الله نام مُبَشِراً و نَذِیراً و دَاعِیاً الله نام الله با دُنِه وَسِراجاً مُنِیراً الله ' ترجمہ: اے نی ( کرم ) ہم نے بھیجا ہے آپ کو ( سب سچائیوں ) کا گواہ بنا کر اور خوشخری سنانے والا اور ہروقت ڈرانے والا اور دعوت دینے والا الله کی طرف اس کے اذن سے اور آفاب روش کردینے والا۔
تیسری ولیل:

چوهی دلیل:

" يُسرِيُسُدُونَ لِيُسطُ فِ مُوانُورَ السلّهِ بِالْوَاهِهِمُ وَاللّهُ مُتِمٌ نُورِهِ وَلَوُ كَرِهَ الْسَخَسفِ وُكُنَ "رَجمه: عاج بِن كه بجاوي الله كنوركوا يِعْمونهون ساورالله يورا فرمانے والا ہے اپنے نور کا اگر چہ کا فربر اما نیں۔ ای طرح سورہ تو بہی آیت نمبر ۳۳ میں بھی ہیں۔ ہیں۔ تفیر درمنثور تفیر ابن جریہ تفیر نفی اور تفیر کشاف وغیرہ میں خاور ہے کہ نور

الله على والمحر الله على كان الله على كان الله على كانورانية برشام بيل-

## حيات بعدالممات

حیات اور موت کامعنی علامدراغب اصفهانی لکھتے ہیں۔ حیات کے متعدد معانی ہیں:

(۱) نباتات میں جونشونما کی قوت ہے اسے حیات کہتے ہیں جیسا کہ'اُنَّ السُلْمَ يُحْمِيى الْاَرُضَ بَعُدَ مَوْتِهَا'' ترجمہ: بے شک اللہ بی زمین کے مردہ ہونے کے بعد اس کو زندہ کرتا ہے۔

(۲) حیوانات کے اندر جواحساس اور حرکت بالا رادہ کی قوت ہے اسے حیات کہتے ہیں جیسا کہ 'وَ وَمَا یَسْتَوِی الْاَحْیَاءُ وَلَا الْاَمُوَاتُ ''ترجمہ: اور زندہ اور مردوہ برابر نہیں ہو سکتے۔

(۳) عمل اور عقل کی توت کوحیات کہتے ہیں ،' اُوَمَنُ کَانَ مَیْسَاً فَا حُییْنَا اُ وَ جَعَلْنَا لَهُ نَوُرًا یَّمُشِی بِیَّةً ''رَجمہ: اور کیاوہ خص جومردہ تھا پھرہم نے اے زندہ کیااور اس کوروشی دی جس سےوہ چلتا ہے۔

(٣) ونیاوی تظرات اوررخ کے اٹھ جائے کو بھی حیات کہتے ہیں۔جیبا کہ ارشادفر مایا' وَلَا قَحْسَبَنَّ الَّذِیْنَ قُتِلُو افِی سَبِیْلِ اللّٰهِ اَمُوَ اتابَلُ اَحْیاءٌ عِنْدَرَبِّهِمُ'' ترجمہ: اور جولوگ الله کی راہ میں قل کردئے گئے ان کومردہ گمان مت کرو بلکہ وہ اپنے رب کے یاس زندہ ہیں۔

(۵) حیات افروی ابدیجیا کفرهایا" اِنَّ السَّدَارَ الاَحِرَةَ لَهِیَ الْحَیَوَانُ لَوُ کَانُوُ اِیَعُلَمُونَ " ترجمہ: بِشک آ فرت کے گھر کی زندگی ہی حقیقی زندگی ہے۔

ا: الحديد: ١٤ : الفاطر: ٢٠ ت: الانعام: ١٢١ تا: آل عمران ١٢٩

موت کےمعانی: موت حیات کےمقابل ہے۔

(۱) انسان، حیوان اور نباتات میں نشونما کی قوت زائل کرنا۔ جیسا کہ فرمایا انڈون نے مورز مریطی، تروی در در میں کاس کی مدر سے کار در میں کا مدر

''یُخی اُلاَرُضَ بَعُلَمَعُونِهُا'' ترجمہ: وہ زین کواس کی موت کے بعد زعدہ کرتا ہے۔ (۲) حواس کی قو توں کوزائل کردیتا۔ جیسا کہ حضرت مریم نے دعاما گی' یلکیتنی م مِتُ قَبُلَ هَذَا'' ترجمہ: اے کاش! میں اس سے پہلے ہی مرگی ہوتی۔

رس) توت عاقلہ کوزائل کرنا۔ جیسا کہ فرمایا ' اِنْکَ کا تُسْمِعُ الْمَوْتِلَی'' ترجمہ: بے شک آپ مردوں (بے علی کوکوں) کوئیس سناتے۔

(٣)ايار فَحْ فَمْ جَوز عَرَى سے مايوس كردے \_ جس طرح فر مايا ' وَيَساتِيْ بِهِ الْمَسَوْتُ مِنْ كُلِّ مَكَانِ وَمَا هُوَ بِمَيِّتُ "رَجم: دوز في كو برجك سے موت آتى دكھائى دے گا دروه مرنے والانيس \_

(۵) قوت حیوانیکا زوال اور روح کاجم سے جدا ہونا۔ 'اِنْکَ مَیّت وَ اِنْهُمُ میتُوُنَ '' ترجمہ: بِشک آپ پرموت آنی ہاور ماقیٹا انہیں بھی مرنا ہے۔

ہم بچھے ہیں جوزین پر چال پھرتا ہوہ زندہ ہاور جوزین کے نیچے دفن کردیا جائے وہ مردہ ہے۔ اور جوزین کے نیچے دفن کردیا جائے وہ مردہ ہے۔ لیکن اللہ کزود یک زندہ وہ ہے، حس کی زندگی اللہ کی راہ میں گزرے۔ وہ زمین کے اوپر ہوت بھی زندہ ہے۔ زمین کے نیچے ہوت بھی زندہ ہے۔ جسیا کہ ارشاد فرمایا 'وَلا تَدُحْسَبَنَ اللّٰذِیْنَ قُتِلُو فِی سَبِیُلِ اللّٰهِ اَمُوَاتاً بَلُ اَحْیَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمُ فَر مَایا 'وَلَا تَدُحْسَبَنَ اللّٰهِ مِنْ فَضَلِه 'ترجی اور جولوگ اللہ کی راہ میں قبل کے فرز قُونَ 0 فَرِحِیْنَ بِمَا اَتھُمُ اللّٰهُ مِنْ فَضَلِه 'ترجی اور جولوگ اللہ کی راہ میں قبل کے گئے۔ ان کو ہرگزم دہ نہ جمو بلکہ وہ ایخ رب کے پاس زندہ ہیں انہیں رزق دیاجا تا ہے۔ اللہ نظر نے اپنے فضل سے جو پھودیا ہے وہ اس پرخوش ہیں۔

اورجس آ دی کی زندگی ابوولعب اور كفر مل كررے وه زمين كے او پر بھی مرده ب

۸۰: التمل: ٢٠

rr:61: 5

ط: الزوم: ١٩

ملا: آلعران: ١٢٩- ما

۵: الزم: ۵

. १८:हारा : ह

اورز شن کے شیج کی مردہ ہے۔ جس طرح ارشاد قر مایا '' اِنگ کا تخسیع المنو تی '' ترجہ: آپ مردول کوئیس سناتے۔

ندكوره بالا آيت سے پنة چلا كرشبيدز تده موتاب\_

حیات کی ایک قتم برزفی حیات ہے بیہ کرکی کو حاصل ہے خواہ موس ہویا کا فرہو اور برزخ ہے مرادموت سے لے کرقیامت تک کا وقت ہے۔ اللہ نے ارشاد فرمایا ' وَمِسنُ وَرَائِهِمْ بَرُزَخْ الله رَبِّهِمْ يُدُعُفُونَ '' ترجمہ: اور ان کی آگاس دن تک ایک تجاب ہے جس دن میں وہ اٹھائے جا کیں گے۔

دیکھیں یہ بات حق ہے کہ قبر کے اندر کا فروں اور فاستوں کوعذاب ہوتا ہے اور نہیں کیا نیک مسلمانوں کو تواب ہوتا ہے اور حیات کے بغیر عذاب اور ثواب کا تصور نہیں کیا جاتا ہے۔ (فتد بروایا اولی الابصار)

# نى علية كى حيات

شہیدکواس لئے زندہ کہا کہاس کی موت فی سبیل اللہ ہے تو جن کی صرف موت فی سبیل اللہ ہووہ شہید کہلائیں اور جن کی موت اور حیات سب فی سبیل اللہ ہوں تو وہ مردہ کہلائیں؟ جیسا کہ ارشاوفر مایا' فُسُلُ اِنَّ صَسْلُونِی وَنُسُکِی وَمَحْیَایَ وَمَمَاتِی لِلْهِ رَبِّ الْعَلْمِیْنَ ''رَجمہ: آ بِفر مادیجے کہ میری نماز اور قربانی میری زندگی اور موت سب کھاللہ کے لیے ہیں۔

الله في فرمايا 'وَيَكُونَ السوَّ مسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيْدًا ''ترجمہ: اور رسول تہارے اویر گواہ ہوجائے۔

حضور علی تمام مسلمانوں کے اعمال پر گواہ ہیں تو گواہ ہونے کے لئے زندہ ہونا ضروری ہے اگر رسول اللہ زندہ نہیں اور امت کے احوال واعمال سے آگاہ نہیں ہیں تو قیامت کے دن ان کے اعمال واحوال پر کیسے گواہی دیں گے۔

دوسری جگدارشادفر مایا' فَکیُف اِذَا جِنْ نَسَا مِنْ کُلِّ اُمِّةٍ بِشَهِیُدٍ وَجِنْنَا بِکَ عَلْی هنُو لَا ءِ شَهِیْدًا ''ترجمہ:اے محبوب!اس وقت تمہاری شان کا کیاعالم ہو گا۔ جب ہرامت سے ہم ایک گواہ لا ئیں گے اورتم کوان تمام امتوں پر گواہ بنا کر پیش کریں گے۔

#### رسول الله علية كي حيات ير چندا حاديث ذكر كي جاتى بين:

حفرت اول بن اول بيان كرت بيل "قسال رسول الله عَلَيْكُ ان مسن افضل ايسامكم يوم الجمعة، فأكثر و اعلى من الصلوة فيه فان صلو تكم معروصة على قال قالوايارسول الله و كيف تعرض صلوتنا عليك و قد ارمت فقال ان الله عزوجل حرم على الارض اجساد الانبياء "ترجمه: رسول

ا : الانعام ١٦٢ ت : البقرة: ١٣٣٠ ت : المسلم: الم

ي : إبوداؤد، كتاب الصلوق، باب تغري الجمعة ، ج: ١٩٠١ ، رجمانيه

الله علی نے فرمایا تمام دنوں میں افضل دن جمعہ کا دن ہے۔ اس دن بکشرت مجھ پر درود پڑھا کرو۔ کیونکہ تمہارا درود مجھ پر پیش کیا جاتا ہے۔ صحابہ کرام نے عرض کیا۔ حضور! آپ پر ہمارا درود کس طرح پیش ہوگا۔ جب کہ وصال کے بعد آپ کا جم بوسیدہ ہو چکا ہوگا۔ تو رسول اللہ نے فرمایا کہ اللہ نے انبیاء کرام کے اجسام کوز مین پرحرام کردیا ہے۔ دوسری روایت:

حفرت الوہريره رضى الله عنفر ماتے ہيں، "ان رسول الله علي قال مامن احديسلم على الار دالله على روحى حتى اد دعليه السلام "رجمة: رسول الله على الار دالله على روحى حتى اد دعليه السلام "رجمة: رسول الله على الدول الله على ا

غیر مقلدین کی کتابول سے رسول الله علیہ کی حیات کا تذکرہ: علامہ شوکانی لکھتے ہیں 'انمہ علیہ حسی فسی قبرہ بعد موتہ' آپ اللہ وفات کے بعدا پی قبرانور کے اندرزندہ ہیں۔

میاں نذیر حسین دہلوی لکھتے ہیں اور حضرات انبیائے کرام اپنی اپنی قبروں میں زندہ ہیں فیصوصا آنخضرت علی فی فرماتے ہیں جوکوئی عندالقم درود بھیجنا ہے میں سنتا ہوں میں اور دور سے پہنچایا جاتا ہوں۔

حضور علی کے قبر مبارک میں زندہ ہونے کا عقیدہ صرف اہلست کا بی ہیں بلکہ دیو بندی ، اہل تشیع اور غیر مقلدین کا بھی بہی عقیدہ ہے۔ اس مسئلہ پر قرآن کی بیبیوں آیات اوراحادیث موجود ہیں۔ اختصار کے پیش نظران بی پراکتفاء کیا جاتا ہے۔ امید ہے جوتعصب کی عینک اتار کر پڑھےگا۔ اس پر حق واضح ہوجائےگا۔

ط: ابوداؤد، كتاب المناسك، باب زيارة القور، ج: ١٩٥١، ١٩٥٠ مرحمانيه

ت : فناوى نذريد،ج:٢،ص:٢٠، ضيم

# اولياءاللدى حيات

اولیاء اللہ کوقیر میں جسمانی حیات حاصل ہوتی ہے۔ جیسا کہ حفزت ابو ہریرہ روایت کرتے ہیں۔ رسول اللہ علیہ نے فر مایا کہ جب میت کوقیر میں رکھ کرقیر بند کر دی جاتی ہے تو دوفر شتے آتے ہیں ایک مشکر اور دوسر انکیر تو یہ دولوں میت سے رسول اللہ علیہ کے بارے میں بوچھے ہیں۔ 'ماکنت تقول فی ھذا الرجل ''تووہ کہتائے' وھو عبداللہ ور سولہ اشہدان لا اللہ اللہ و ان محمد اعبدہ ورسولہ ''فرشتے کہتے ہیں کہ ہمیں پتہ تھاتو ہی کہ گے۔ پھراس کی قبر کوستر درستر وسیج کر دیاجا تا ہے۔ پھراس کے لئے قبر میں روشنی کر دی جاتی ہے اور فرشتے اس سے کہتے ہیں کہ اس دہمی کے حب سوجا جے اس کے میں روشنی کر دی جاتی ہے اور فرشتے اس سے کہتے ہیں کہ اس دہمی کے دن اللہ تعالی اسے قبر سے اس کے میں اللہ تعالی اسے قبر سے اس کے دن اللہ تعالی اسے قبر سے اس کے دن اللہ تعالی اسے قبر سے اس کے اس کے دن اللہ تعالی اسے قبر سے اس کے دن اللہ تعالی اسے قبر سے اسے کے اس کے دن اللہ تعالی اسے قبر سے اسے کے اس کے دن اللہ تعالی اسے قبر سے اسے کے اس کے دن اللہ تعالی اسے قبر سے اسے کہتے ہیں کہ اس کے دن اللہ تعالی اسے قبر سے اس کے دن اللہ تعالی اسے قبر سے اسے کہتے ہیں کہ اس کے دن اللہ تعالی اسے قبر سے اس کے دن اللہ تعالی اسے قبر سے اسے کے دن اللہ تعالی اسے قبر سے اس کے دن اللہ تعالی اسے قبر سے اسے کہتے ہیں کہ تیا میں کہتے ہیں کہ دیا جاتے ہیں کہ دو دن اللہ تعالی اسے قبر سے اسے کہتے ہیں کہ تھا میں کہتے ہیں کہ دیا جاتے ہیں کہ دون اللہ تعالی اسے قبر سے اسے کہتے ہیں کہ دیا جاتے ہیں کہ دیا جاتے ہیں کہتے ہیں کہ دیا جاتے ہیں کہتے ہیں کے کہتے ہیں کے کہتے ہیں

اس حدیث ہے معلوم ہوا کہ بندہ موس قیامت تک قبر میں سوتار ہے گا اور سونے کا تعلق زندگی ہے ہے بین سوتا حیات کی فرع ہے۔ اور عام طور پر قبر میں عام مسلمانوں کے اجسام گل سر جاتے ہیں تو اس حدیث کا کیا مغہوم ہوگا ؟ لہذا اس کو خاص موشین بعنی اولیاء اللہ پر محمول کیا جائے گا۔ ای طرح علامہ قرطبی نے روایت بیان کی ہے: نبی سی اللہ نے فر مایا:
کر تو اب کی نیت سے اذ ان وینے والا شہید کی طرح ہے جوابی خون میں تھر اہوا ہوا گروہ مرکیا تو اس کی قبر میں کیر نہیں پریس کے م

حفرت السرض الشعند عدوايت م، "ان رمسول الله مَلْكُم قال ان العبد اذاوضع في قبره وتولى عنه اصحابه انه ليسمع قرع نعالهم اتاه ملكان فيقعد انه فيقولان ماكنت تقول في هذا الرجل محمد فاما المومن

ط: رّندى، ابواب البحائز، باب ماجاه في عدّاب القير ، ج: ايس ٢٠٠٠، رحمانيد

ير الذكر وفي احوال لم في وامورالا فرق عن ١٨٥، مطبوعه والكتب العلميه ، بيروت

فيقول اشهد انه عبدالله ورسوله فيقال له انظر الى مقعد ك من النار قد ابدالك الله به مقعد امن الجنة فير اهما جميعا. واما المنافق او الكافر فيقال له ماكنت تقول في هذا الرجل فيقول لا ادرى كنت اقول ما يقول الناس فيقال لا دريت ولا تليت ويضرب بمطارق من حديد ضربة فيصيح صيحة يسمعها من يليه غير الثقلين "رجمه: رسول الشيكة فرمايجب بندے کوقبر میں رکھا جاتا ہے اور اس کے اصحاب طلے جاتے ہیں تو وہ ان کی جوتیوں کی آ ہٹ ستا ہاں کے یاس دوفر شنے آ کراہے بٹھاتے ہیں اوراس سے کہتے ہیں کتم اس محض محمد علی کے بارے میں کیا کہتے تھے؟ وہ کے کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ بیاللہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں اس سے کہاجائے گا کتم جہنم میں اپنے محکانے کو دیکھواللہ نے تمہارے ٹھکانے کو جنت ہے بدل دیا ہے۔ نبی ﷺ نے فرمایا وہ ان دونوں کو دیکھے گا اور زہا كافراورمنافق توه و كي يسنبيل جانيا من في جولوكول كوكت موسة ساوي كبتا تهااس ے کہا جائے گا تونے کھے جانا نہ کہا پھراس کے کانوں کے درمیان لوہ کے ہتھوڑے سے ضرب لگائی جائے گی۔ وہ اس سے ایک زور کی چیخ مارے گا جس کوجن اور انسان کے سوا سے ایل گے۔

ط: بخاری، كتاب البحائز ، باب ماجاء في عذاب القير ، ج: ١٥٠ ــ ١٨٣. ١٨٨، قد كي

### بإرسول الشرعيفة بكارنا

كى كويكارنايا نداكرنا جارطرة يهوسكنا ب\_

زنده كوقريب سے يكارنا (1)

زنده كودور سے يكارنا (4)

مردے کوقریب سے بکارنا (r)

مردے کودورے بکارنا (4)

زنده كوقريب سے يكارنا:

قریب دوطرح کا ہوتا ہے۔

(١) نظرآنے والا (٢) نظرندآنے والا زندہ (نظرآنے والے) کو قریب سے ایکارنا:

بیروزمره ہماری زندگی کامعمول ہے اور قرآن وحدیث میں اس کی کتی مثالیں موجود بي -جيها كه الله في ارشاوفر مايا: "يا أيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرُ سَلُنكَ شَاهِداً وَمُبَشِّواً

اورفر الما: "يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُ"

محمد اخبرني عن الاسلام"

زندہ (نظرنہ آنے والے) کو قریب سے بکارنا:

اعتقاداكسي كويكارنا مثلأ رجال الغيب يعني انبياءاولياء ملأنكه اورجنات جبيها كه عتبہ بن غزوان کی روایت ہے کہ رسول اللہ عظافہ نے فرمایا کہ جبتم سمی صحرایا جنگل میں مين جاد دراسته ند بلے ياسواري كاجانوركم بوجائة تو يول يكارو!"اعينو نسى ياعباد الله ''اے اللہ کے بندومیری مدوکرو۔ بے شک اللہ کے ایسے بندے ہیں جو تہمیں نظر نہیں آتے۔

> زندہ کودورے بکارنا: دوربھی دوطرح کا ہوتاہے۔

(۱) نظراً نے والا (۲) نظرنہ آنے والا زندہ ( نظراً نے والے ) کودورے پکارٹا: یہ بھی جاری زندگی میں روز مرہ کامعمول ہے۔۔۔

اور بھی اظہار محبت اور ذوق وشوق سے پکارا جاتا ہے جیبا کہ حضرت براء ابن عازب کی روایت ہے کہ جب رسول اللہ علیہ بجرت کر کے مدینظیہ بشریف لا رہے تھے تو 'فصعد الرجال و النساء فوق البیت و تفرق الغلمان و المحدم فی الطریق یناد ون یا محمد یا رسول اللہ یا محمد یا رسول اللہ علیہ کہم داور عورتیں گھروں کی چھتوں پر چڑھ گے اور خوام راستوں میں پھیل گے اور وہ نعرے لگار ہے تھے۔ یا محمد یا رسول اللہ ، یا مول اللہ ،

زندہ (نظرندآنے والے) کودورے بکارنا:

اس کی قرآن و صدیث اور تاریخ کے اندر مثالیں موجود جیں جیسا کہ اہل جنت اپنی آتھوں سے اوجھل دوز خیوں کو پکاریں گے، 'اُن قَدُو جَدُ نَا مَاوَعَدَنَا رَبُّنَا حَقَّا فَهَلُ وَجَدُ نُمْ مَاوَ عَدَرَبُّكُمُ حَقَّا قَالُو انعَمُ ''کہم نے تواپ رب کے دعدہ کوتن پایا فَهَلُ وَجَدُ نُمْ مَاوَ عَدَرَبُّكُمُ حَقَّا قَالُو انعَمُ ''کہم نے تواپ رب کے دعدہ کوتن پایا تو کیا تم نے بھی اس وعدہ کو جوتمہارے رب نے کیا تھا حتی پایا؟ وہ کہیں گے ہاں۔

حصرت عمر رضی الله عنہ نے حصرت ساریہ کی قیادت میں ایک لشکر جہاد پر روانہ کیا۔ چند دنوں کے بعد حصرت عمر رضی اللہ عنہ خطبددے رہے تھے۔ اپنے میں پکارنے لگے،

ط: حصن صين بن ٢٠١٠ ت : صحيح سلم ، كتاب الزحد ، باب في مديث العجرة ، ج:٢٠ من ١٩٠

تا: اعراف:۳۳

'نیا ساریة الحبل ''ا بسارید پہاڑکا خیال کرو۔ پھر لشکر بے قاصد آیا تواس نے بتایا:
ا بے امیر الموسین ہم نے دہمن سے مقابلہ کیا تواس نے ہمیں فکست دی۔ اچا تک ایک آواز
آئی ا بے سارید! پہاڑکا خیال رکھ تو ہم نے اپنی پشتوں کو پہاڑکی طرف کر کے سہارالیا تواللہ نے دشن کو فکست دی۔ پہنی اور ابو تعیم نے ولائل الدو قامیں اور داری نے فوائد میں اے ذکر
کیا ہے۔

مرد ے کوقریب سے پکارنا:

جیبا کہ غزوہ بدر کے موقع پر جب کفار کی لاشوں کو پڑے ہوئے تین دن گزر ،
گئے تورسول اللہ ﷺ نے ان کے پاس جا کران کو پکار کرفر مایا اے ابوجہل ابن ہشام ،اے
امیہ بن خلف ،اے عتبہ بن ربیعہ ،اے شیبہ بن ربیعہ! کیا تم نے اپنے رب کے بکتے ہوئے
وعدہ کو پچا پالیا؟ بے شک میر ہے رب نے جھے نے جو دعدہ کیا تھا میں نے اس کو پچا پایا ہے۔
حضرت عمرضی اللہ عنہ نے رسول اللہ علیہ کے اس ارشاد کو سن کرعرض کیا یہ کیے شیس کے اور
کس طرح جواب دیں کے حالا مکہ بیم دہ اجسام ہیں ۔ آپ علیہ نے فر مایا اس ذات کی شم
جس کے قضہ وقد رت میں میری جان ہے۔ میں جو پچھان سے کھدر ہا ہوں اس کوتم ان سے
زیادہ سننے دالے نہیں ہو۔ لیکن یہ جواب دینے پرقا در نہیں ہیں۔

مرد ع كودور سے يكارنا:

حضرت ابراہیم علیہ السلام کو تھم دیا گیا کہ وہ ان پرندوں کو ذرج کر دیں ،ان کے پر نوچ ڈالیس اوران کے گلڑ ہے گلڑ ہے کر کے ان کو خلط ملط کر دیں پھران منتشر اجزاء کو مختلف پہاڑوں پر ڈال دیں پھران کو بلائیں۔ جب حضرت ابراہیم عیہ السلام نے ان کو بلایا تو وہ اجزاء تمیم ہوئے اور ہرجیم کے اجزاء آپس میں ل گئے اورا خیر میں ان کے ساتھ ان کا سر جڑ میں مقا

مل مظلوة عن ٢٠٦٠ مطيوعدادارة الحرم، لا جور من المسلم، كتاب الجنة وصفة تعلمان ، ٢:٢، ص : ٣٨٤، قد يمي ما : انوار التزل ، سورة البقرة : ٢٠٠، ص : ٢٠ بمطبوعد دار فراس للنشر والتوزيع بمصر

ندائي بارسول الله على:

مارى نداءدرج ذيل طريقول سے آپ ساتھ تك پنج كتى ہے۔

(١) فرشتے ہماری نداء کونی کریم علی تک پہنچادیں۔

(٢) خود ني كريم على روضه اقدس سے الله كى عطا كردہ قدرت اور قوت سے

س ليں ۔

(٣) کسی کی نداء پرخودرسول الله عظی ہرجگہ حاضر ہوجا نمیں۔ فرشنوں کا ہماری نداء کوآپ عظی تک پہنچانا:

جیما کر حفرت ابو ہریرہ رضی اللہ عندروایت کرتے ہیں کدرمول اللہ علیہ نے فر مایا''صلوا علی فان صلو تکم تبلغنی حیث کنتم ''جھ پردرود بھیجا کردکہ تبہارا درود مجھ پر پہنچایا جاتا ہے تم جہال کہیں بھی ہو۔

حفرت عبدالله بن مسعودرضى الله عند سے مروى بے 'قال رسول الله عليہ ان لله مالله عند الله عند الله عند الله عند الله الله كالله كالله سياحين يبلغونى عن امتى السلام "رجمه: رسول الله عليه في الله كاملام جھوكو طرف سے بہت سادے فرشتے زيين مين سياحت كرتے بين اور ميرى امت كاملام جھوكو پہنياتے ہيں۔

حفرت الوذررض الشعند بيان كرتے بيل "ان النبى عَلَيْتَ قال عوضت على اعتمال امتى حسنها و سينها فو جدت فى محاسن اعمالها الاذى يماط عن البطريق وو جدت فى مساوى اعتمالها النخامة تكون فى المسجد و لاتدفق "رجم: ني كريم الله في فرايا محمد بيريرى امت كا يحاور

مل: ابوداؤو، كاب الناسك، باب زيارة القور، ج: ابع: ٢٩٥، رحاني

ی : مصنف عبدالرزاق، پاپ الصلوق علی النبی ، ج:۲،ص: ۱۹۵، رقم: ۱۳۱۷، المستد رک ، ج:۲،ص: ۱۲۴، مجمح این حبان ، ج: ۱،ص: \_\_\_ ، رقم: ۹۱۴

ت : مسلم ، كتاب المساجد ، باب التهى عن البصاول في السجد في الصلوة وغيرها ، ج: ١٩ص : ٢٠٠١ ، قد يمي

برے تمام اعمال پیش کئے گئے۔ میں نے امت کا چھے اعمال میں" راستہ میں ایڈ ادیے والی چیز کا ہٹاتا" ویکھااور برے اعمال میں مجد میں" وہ تھوک دیکھا جے دفن نہ کیا گیا ہو۔

حضرت شداد بن اوس فرمایا: "قال رسول الله ملك ان من افضل ایا مكم یوم الجمعة فیه خلق آدم و فیه النفخة و فیه الصعقة فاكثر و اعلی من الصلوة فیه فیه خلق آدم و فیه النفخة و فیه الصعقة فاكثر و اعلی من الصلوة فیه فیان صلو تنکم معروضة علی فقال رجل یا رسول الله كیف تعوض صلو تناعلیک و قدارمت یعنی بلیت فقال ان الله حرم علی الارض ان تاكل اجساد الانبیاء "ترجمه: بول الله علی فی ارشادفر مایاتمهاری دنوں ش سب سے افضل جمد كاون ہاس ش آدم علی الله اور دوسراصور ہوگا اس دن جمع پر درود زیادہ بھیجا كروكيونكه وه اس دن كیا، ای ش پہلا اور دوسراصور ہوگا اس دن جمع پر درود زیادہ بھیجا كروكيونكه وه اس دن مير سے سامنے پش كیا جاتا ہے ایک شخص نے عرض كیا یارسول الله میں الدودوآ پ پر كیا جاتا ہے ایک شخص نے عرض كیا یارسول الله سی تن كیا جاتا ہے ایک شخص نے عرض كیا یارسول الله سی تن كیا جاتا ہے ایک شخص نے عرض كیا یارسول الله سی تن كیا جاتا ہے ایک شخص نے عرض كیا یارسول الله سی تن كیا جاتا ہے ایک شخص نے عرض كیا یارسول الله سی تن كیا جاتا ہے ایک شخص نے عرض كیا یارسول الله سی تن كیا جاتا ہے ایک شخص نے عرض كیا یارسول الله تن نے قرمایا الله تعالی کے خش كیا جاتا ہے ایک شخص نے در میں پر انبیاء کے اجمام مقدر کا کھانا حرام كردیا ہے۔

اس سے ثابت ہوا کہ جمعہ کا دن تمام ایام سے افضل ہے اور اس کی فضیلت اس لئے ہوئی کہ اس میں آ دم علیہ السلام کی ولا دت ہوئی توجس دن سید الانبیاء عظیمہ کی ولا دت ہوئی وہ دن عید کیوں نہیں ہوسکتا؟

ورودوسلام روزانہ پڑھنے کا عم ہے لیکن جمعہ کے روز زیادہ پڑھنے کا عم ہای کئے رسول اللہ علی کے غلام نماز جمعہ کے بعد باادب کھڑے ہوکر درودوسلام پیش کرتے ہیں۔

ان احادیث ہے واضح ہوگیا کہ حضور علیہ السلام زندہ ہیں اور اللہ کی عطاء سے لوگوں کے اعمال سے آگاہ ہیں۔

حضرت انس بن ما لك رضى الله عند في روايت كياد وقال رسول الله عَلَيْنِهُمْ ما : سنن ابن ماجه ، كتاب العلوة ، باب فعل الجمعة ، ص : ٢٥، قد كي

اس سے بھی معلوم ہو کہ رسول اللہ عظیہ سے امتیوں کے نامہ اعمال پوشیدہ نہیں ہے۔ اور سب سے بڑا گناہ قرآن حفظ کر کے اسے بھلا دیتا ہے۔ میرے وہ بھائی جنہوں نے قرآن کو حفظ کے بعد بھلا دیا ہے وہ رسول اللہ عظیہ کے اس فرمان کوسامنے رکھ کرغور کرس ۔۔۔۔

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے فر مایا میری حیات بھی تمہارے لئے بہتر ہے اور میری وفات بھی تمہارے لئے بہتر ہے۔ تمہارے اعمال بھے پر پیش کئے جاتے ہیں میں جو نیک عمل و یکھا ہوں اس پر اللہ کی حمد کرتا ہوں اور میں جو براعمل و یکھا ہوں اس پر اللہ سے استعفار کرتا ہوں۔

رسول الله علية كابذات خودسننا:

اللہ نے اپنے محبوب علیہ السلام کو الی قوت ساعت عطافر مائی ہے کہ جس سے آپ علیہ قریب و بعید سے برابر سنتے ہیں جیسا کہ حضرت الوذر رضی اللہ عنہ نے روایت کیا ''قال رسول اللہ منظمی اندی اربی مالا ترون و اسمع مالا تسمعون''

ترجمه: رسول الله علي في فرمايا من وه چيز و يكيا مول جوتم نبيس و يكهي اور من

ما : سنن الي داؤد ، كتاب الصلوة ، باب في كنس المي عن : ١،ص : ٨٥ ، رحمانيد

ك : البدايدوالتهايد، ج . ٢٦ مل : ٢٨ طبع جديد، دار الفكر بروت، ١٩١٩ اه

ت : ترفدي، كتاب الزهد، باب في قول النبي عظية لوتعلمون ما علم محتم قليل ،ج:٢، ص:٢-٥، رصائية

وهسنتا ہوں جوتم نہیں سنتے۔

حفرت ممارین یا سررضی الله عند نے روایت کیا ''قسال رسول الله علی الله مالی یوم القیمة فما من ملک اعطاء اسماع الخلائق کلهاقائم علی قبری الی یوم القیمة فما من احدیصلی علی صلوة الابلغتیها ''ترجمہ:رسول الله علیہ نے فر مایا: ایک فرشته میری قبر پرمتعین ہے جس کو الله تعالی نے اس قدر توت ساعت عطافر مائی ہے کہ وہ تمام مخلوق کا ورود میں قیارت تک پہنچا تارہے گا۔

معلوم ہوا کہ جب حضور علی کے دروازے کے ادنی غلام کی ساعت کا بیالم ہے کہ وہ ساری دنیا کے درود پڑھنے والوں کا درودروضہ مقدسہ پر کھڑا کھڑاسنتا ہے تو آتا

رسول الله علية كاحاضرونا ظرمونا:

حاضرونا ظركے لغوى معنى:

بغت کی کتابوں کے اندر حاضر کامعنی ہے جو پہلے غائب ہو پھر کی جگہ آتے ، حاضر ہونے والا۔

ناظر جوآ کھی بہل ہے ویکھے جیہا کہ قاموں اللغات میں فہ کور ہے 'و الساظر العین او النقطة السوداء فی العین او البصر نفسه او عرق بالا نف و فیه ماء البسم ''ترجمہ: ناظر ہم اوآ کھ ہے یاوہ یاہ نقط جوآ کھ میں ہے یا خود توت بینائی یا البسم ناک کی وہ رگ مراد ہے جس میں بینائی کی رطوبت ہے۔ اور مصباح المنیر میں ہے 'والساظو السواد الاصغو من العین الذی یبصو به الانسان شخصه ''ترجمہ: ناظر آ کھی بہلی کو کہتے ہیں جس کے ساتھ انسان ہرایک چیز کی صورت و کھتا ہے۔

اب حاضر کے معنی سے معلوم ہوا کہ حاضروہ ہے جومکان میں موجود ہواور نا ظروہ ہے جو آگھی بتی سے دی تھے۔ اگر اللہ تعالیٰ کو کسی مکان کے ساتھ مقید کردیں اور کہیں کہ وہ لا : مندابر ار، تم الحدیث ،۳۱۲ جع الزاد کد، ج:ام :۱۹۲ ع : مصباح المنیر ، نتی الادب

کی جگہ حاضریا آکھی پہلی ہے ویکھتا ہے جس طرح ہم ویکھتے ہیں تو یہ صریح کفر ہوجائے گا اور فقہائے کرام نے اللہ کے لئے حاضر و ناظر کا اطلاق کرنے والے کو کفر ہے بچانے کے لئے تاویل کی ہے لہذا بغیرتا ویل کے اللہ کو حاضر و ناظر کہنا جائز نہیں ہے۔ کیونکہ بیٹلوق ہی ہو عتی ہے، لہذا حضور علیہ کو حاضر و ناظر جانا اہلسمت کا عقیدہ ہے کیونکہ اللہ تعالی نے کا نئات کا ذرہ ذرہ آپ کے روبر وکر دیا ہے۔ ساری کا کنات آپ کیلئے ایسے ہے جیئے تھیلی پرکوئی چیز ہو، جس کی وجہ ہے آسانوں کا کوئی فکڑا، زبین کا کوئی ذرہ ،سمندروں کا کوئی قطرہ اور درختوں کا کوئی پیتہ حضور تھی ہے۔ پیشدہ نہیں ہے۔ یہاں تک کہ لوگوں کے تمام اعمال کو اللہ کی عطا ہے جانے ہیں۔ جیسا کہ چیچے روایات ذکر کی گئی ہیں۔ اس کے علاوہ قرآن و حدیث کے بہت سارے دلائل سے حضور علیہ کا حاضر و ناظر ہونا ثابت ہے۔ جیسا کہ اللہ کے جانوں ہے بھی زیادہ ان کے قرمایا ' آلئیٹی اُولی پالمُنومِنینَ مِن اَنفُسِمِمْ ''تر جمہ: نبی (کریم عی ) مومنوں کی جانوں ہے بھی زیادہ ان کے قریب ہیں۔

دوسري جَدالله تعالى في ارشادفر مايا "يناأيُّهَا النَّبِيِّ إِنَّا اَرْسَلُنَكَ شَاهِداً وَمُبَشِّسِواً وَنَذِيْسُواً "ترجمه: اع نبى (كرم) بم في آپ وَلُوابى دين والا اورثواب كى بشارت دين والا اورعذاب سے ڈرائے والا بناكر بھيجائے۔

۲: مسلم ، كتاب الفرائض ، ج: ۲ م ، ۱۳ ، قد ي ت : الاحزاب: ۲

اس آیت بیس شاہد کا معنی ہے گواہ اور گواہ کے لئے ضروری ہے جس واقعد کی گواہی و برا ہے وہ وہاں موجود بھی ہواوراس کواپنی آ تھوں سے دیکھے بھی۔امام راغب اصفہانی نے مفردات بیس لکھا، 'الشہادة و الشہودالحضور مع المشاهدة اما بالبصر او البصيرة ''ترجمہ: شہادت وہ ہوتی ہے کہانسان وہاں موجود بھی ہواوروہ اسے دیکھے بھی خواہ آ تھوں کی بینائی سے یا بھیرت کورسے۔

یہاں اللہ تعالی نے حضور علی کوجس چیز پرشاہد بنایا اس کا تذکرہ نہیں فر مایا کیونکہ اگرکوئی ایک چیز ذکر کردی جاتی تو شہادت محصور ہوکررہ جاتی حالا نکہ اس شہادت کوکسی امر پرمحصور کرنامقصود نہیں بلکہ اس کی وسعت کا اظہار مطلوب ہے ہے۔

اورالله فرمايا' وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيَّداً "رَجمه: اور بيرسول تهارے تكہان اور گواہ جيں۔

حضرت الوسعيد خدرى رضى الله عنه بيان كرتے ہيں كدرسول الله علي نے فرمايا:
قيامت كدن ايك في آئے گا اور اس كے ساتھ ايك شخص ہوگا، اور ايك في آئے گا اس
كے ساتھ دوفخض ہوں گے، ايك في آئے گا اس كے ساتھ ذيا دہ لوگ ہوں گے، ان سے
كہاجائے گا كہتم نے اپني قوم كو بلغ كى تھى؟ وہ كہا ہاں! پھر اس كى قوم كو بلايا جائے گا اور
اس سے يو چھا جائے گا كيا انہوں نے تم كو بلغ كى تھى؟ وہ كہيں گے نہيں! پھر اس في سے كہا
جائے گا تہمارے تن ميں كون گوائى دے گا؟ وہ كہيں گے (سيدنا) محمد علي كى امت ہے كھر
(سيدنا) محمد علي كى امت كو بلايا جائے گا اور كہا جائے گا، كيا انہوں نے تبلغ كى تھى؟ وہ كہيں سے درى تھى كے ہاں! پھر كہا جائے گا تم كو اس كا كسے علم ہوا؟ وہ كہيں گے كہارے في علي نے نہيں سے فردى تھى كہ سے سے جہاں! پھر كہا جائے گا تم كو اس كا كسے علم ہوا؟ وہ كہيں گے كہارے في علي نے نہيں سے خبر دى تھى كہ سے درى تھى كہ سے درى تھى كہ سے سے درى تھى كے ہوں اس كا كسے علم ہوا؟ وہ كہيں گے كہارے في كسے درى تھى كہ سے درى تھى كہا ہوا ہے گا تم كو اس كا كسے علم ہوا؟ وہ كہيں گے كہارے في كسے درى تھى كا مت ہيں ہوں نہيں كے كہارے في ما سے درى تھى كہ سے ہيں ہے گا ہور كہا ہوا ہے گا تم كو اس كا كسے علم ہوا؟ وہ كہيں گے كہارے في كسے درى تھى كے ہے۔

قابل غور بات ہے کہ امت کی گواہی پر جرح ہوئی کہ مہیں کیے پت چلا کیونکہ

مل : مفردات مل : ضاءالقرآن، فدكوره آیت، ج: ۴، ص: ۸۰، ضاءالقرآن پلی كیشنز تا : البقرة: ۱۳۳ ملا : مفردات اسماله مطروعه دارالکتب العلمیه بیردت ۱۴۱۱ه

امت نے دیکھانہیں تھااور حضور علیہ کی گواہی پر مزید کوئی بات نہیں ہوئی تواس سے ثابت ہوا کہ آپ علیہ جوا کہ آپ علی جوا کہ آپ علیہ جس کی گواہی دے رہے ہیں اس پر آپ موجود بھی تھے اور اسے دیکھنے والے بھی تھے۔ تواس سے آپ علیہ کا حاضر ونا ظر ہونا ثابت ہو گیا۔ فقہ دبسو و ایساولسی الابصار.

اللہ تعالی نے حضور علقہ کو یہ طاقت عطا فرمائی ہوئی ہے کہ آپ علیہ جہاں چاہیں جا کرکا نتات کا مشاہدہ کریں یاروضہ اقدس کے اندرہی تشریف فرما کرساری کا نتات کا مشاہدہ کریں جب آپ علیہ ساری کا نتات کا مشاہدہ کرتے ہیں تو آپ علیہ کے لئے کے کئی کیارکوسنوا دشوار نہیں ہے۔ تو یارسول اللہ کہہ کر پکارنا ایسے ہی ہوا کہ قریب سے پکارا ہے اورا گر کہیں کہ دور سے ہے تو بھی حرف ندا ''عربی میں قریب و بعید دونوں کے لئے بولا جاتا ہے۔

حفرت سید تا علامہ نصیرالدین نصیر گیلائی رحمۃ الله علیہ ایک معترض کے جواب میں الزاماً فرماتے ہیں'' مناوی اور منالئی میں قرب کے باوجود عام طور پر کچھ بُعد تو ضروری ہے کیونکہ دونوں کیک جان ہیں۔ دونوں کا الگ وجود ہے اور حسی لحاظ ہے بھی ان میں مغایرت پائی جاتی ہے۔'' قرآن مجید میں ہے''وَنَسْحُنُ اَقُرَبُ اِلَیْهِ مِنْ حَبُلِ الْوَدِیْدِ '' ترجمہ: ہم انسان کی شدرگ ہے بھی زیادہ اس کے قریب ہیں۔

اب آپ انصاف بیجئے کہ خداوند عالم تو خود کوانسان کے اتنا قریب فرمار ہاہے کہ شہرگ بھی اس قرب کا مقابلہ نہیں کر علتی ۔ لہذا اتنی قریب ذات کے لئے لفظ ندا کا استعمال کیوں کر کیا جا سکتا ہے؟ گویا آپ خدا کیلئے لفظ یا کا استعمال کر کے اس کے کمال قرب کی فی کرتے ہوئے آیت محولہ بالا کے مفہوم پر پانی پھیرر ہے ہیں۔ اگر ہم حضور بھاتے کو اللہ تعالی کی طرح اپنی شہرگ کے قریب بیجھے ، تو یا رسول اللہ کہنا ضرور شرک ہوتا، گر آپ کے عقیدے کے مطابق تو حضور بھاتے بعید ہیں۔ لہذ الفظ ''یا'' کو اللہ تعالیٰ کے بجائے رسالت عقیدے کے مطابق تو حضور بھی جیں۔ لہذ الفظ ''یا'' کو اللہ تعالیٰ کے بجائے رسالت

مآب علی کے استعال کرنازیادہ مناسب ہے۔ اگرآپ علی اقسر ب من حبل السورید "ہوتے تو بے شک یارسول اللہ علی کہ کرآپ کا پکارنا خلاف قاعدہ زبان اور نادرست ہوتا، چونکہ ہم لفظ" یا"کا سیح و برکل استعال کرتے ہیں لہذا ہم مشرک نہیں ہیں۔ آپ این این کی خیرمنا ہے۔

اپنے گل زاروں کی جاخیر مناباد صبا چھیڑا چھی نہیں ہم سوختہ سامانوں سے

آپ خدا تعالیٰ کے ندکورہ بالا واضح ارشاد کی خلاف ورزی کرتے ہوئے اے دور بھے کریااللہ کہتے ہیں حالا نکہ وہ فرما تا ہے کہ میں شدرگ ہے بھی قریب ہوں۔

نحوکی کتابوں میں صراحت ہے ہے کہ لفظ''یا''،''اوعو'کے قائم مقام ہے اور ''اوعو''کے معنی میں،'میں پکارتا ہوں یا عرض کرتا ہوں' تو یا رسول الشکامعنی ہے ہوا کہ میں رحمت دو جہال ﷺ کواپنی عاجز اندحالت کی طرف متوجہ کرتا ہوں یا یا دکرتا ہوں۔ تو اس میں کونیا شرک ہے؟

قرآن مجید کے اندر بہت ساری مثالیں بیں جہال لفظ ''یا''غیر الله کے ساتھ استعال ہوا ہے جیاں نا ارض ، یا حسرة ، یالیتنی .

ای طرح نمازیس بصیغہ خطاب وندا سلام عرض کرنے کی تعلیم دی گئی ہے کہ نماز میں ''ریٹ ہا ہے کہ نماز میں اسلام علیک ایھا النبی '' پڑھاجائے ،اگر حضور علی کے کونداو خطاب کرنا شرک ہوتا تو کیا اصل الاصول عبادت (نماز) میں اس طرح نداو خطاب کا حکم دیا جاتا ؟ اور پھرسوا چودہ سوسال سے بوری امت مسلمہ کے عمل کوہنی برشرک قرار دینا کہاں کی خدمت وین اور کہاں کی عقل مندی ہوگی۔

خاص کردور حاضر کی مادی ایجادات کے ذریعے دوریاں اور مسافتیں سمٹ گئ بیں اور اس سائنسی دور بیں تو لاکھوں میل کابُعد بھی قرب در آغوش ہے تو پھر قدرت مل: راهور سم منزل باس:۲۲۲،۲۲۱، مطبوعہ گوازہ شریف، طباعہ ۲۰۰۷ء

خداوندى اورشان رسالت ميس كيا كلام؟

اور پھر دنیائے روحانیت میں تو بعد زمانی و مکانی بے معنی ہو کررہ جاتے ہیں۔ بقول حافظ شیرازی علیہ الرحمہ۔

بعدمنزل نبود درسفرروحاني

مخضریہ کہ یارسول اللہ کہنا جہاں ارکان دین میں شارنہیں کیا جاسکتا وہاں اسے ناجائز اورشرک کہنا بھی قرین انصاف اور دانشندی نہیں ،مکرین کواپنے امام شخ ابن تیمیہ کی '' الصارم المسلول ،ص: ۴۲۳، ۴۲۳، کا مطالعہ کرنا جا ہے۔کہان کے نزد یک یا رسول اللہ، یا نبی اللہ کہنا جا ہے۔''

#### بدعت كابيان

بدعت كالغوعي معتلى:

بدع كالغوى معنى بكوئى چيز بغير خموند كے بنانا، كوئى شے ايجاد كرنا اور بدعت وہ

چز ہےجوبغیر کی سابق مثال کے بنائی جائے (المنجد)

بدعت كالفظ تين معنول كے ليے استعال موتا ہے۔

(١) وه نیا کام جورسول الله علی کے بعدا یجاد ہوا۔

(٢) ايماخلاف سنت كام جوسنت كومثانے والا ہو۔

(٣) برعقائد جورسول الله علقة كزمانك بعديدا موع

بدعت كاشرعي معنى:

برعت سے مرادوہ اعتقادات اور اعمال جوحضور علیہ کی ظاہری حیات میں نہ

ہوں بلکہ بعد میں ایجاد ہوئے ہیں۔

بدعت كى اقسام:

بدعت کی دوشمیں ہیں

(۱) بدعت اعتقادی (۲) بدعت عملی

بدعت اعتقادي:

بدعت اعتقادی ہے مرادوہ برے عقائد ہیں۔ جو حضور ﷺ کے بعد اسلام میں ایجاد ہوئے جیسے جرید، قدرید، مرجد، معتزلہ، خوارج، روافض، وہابید، دیابنہ، پرویزیہ، وغیرہ فرقوں کے باطل عقائد بدعت اعتقادیہ ہیں کیونکہ یہ سب بعد کی پیداوار ہیں۔

بدعت ملى:

ہروہ کام جو حضور علی کے زمانہ کے بعد ایجادہ واہوخواہ دنیاوی ہویا دینی ہوخواہ صحابہ کے زمانہ میں اللہ عندرمضان میں صحابہ کے زمانہ میں ہواہویا اس کے بعد جیسا کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عندرمضان میں

تراوج باجماعت شروع کرانے کے بعد خود صحابہ کرام سے فرماتے ہیں'' فعم البدعة هذه'' (باجماعت تراوج) اچھی بدعت ہے۔ بدعت عملی کی اقسام (۱) بدعت حنہ بدعت حسنہ کی تعریف:

ہر وہ کام جورسول اللہ علیہ کے زمانہ کے بعد ایجاد ہوا ہواور وہ شریعت کے خلاف نہ ہو۔ خلاف نہ ہولیعنی کی سنت کے خلاف نہ ہو۔

بدعت سيركي تعريف:

ہروہ نیا کام جورسول اللہ علیہ کے زمانہ کے بعد ایجاد ہوا ہواور وہ شریعت کے خالف ہواور دین کے سی داخل کرلیا خالف ہواور دین کے سی محکم کوئیدیل کر کے رکھ دے اور اے اس طرح دین میں داخل کرلیا جائے کہ اس سے سیمجھا جائے کہ اس کا کرنا ہاعث تو اب اور نہ کرنا موجب عذاب ہو۔

بدعت حسنهاهم:

بدعت حدد رحمل كرنا باعث اجرواتواب ب جس طرح روايت على ب "مسن من الاسلام سنة حسنة فله اجرهاو اجرمن عمل بها من غير ان ينقص من اجورهم شي "

ترجمہ: جس نے اسلام میں کوئی اچھا طریقہ جاری کیا اس کواس کا تو اب ملے گا اور ان کا بھی جواس پڑھل کریں گے اور ان کے تو اب میں پچھ کی نہیں ہوگی۔

اب حدیث ہے واضح ہوگیا کہ ہروہ اچھا کام جورسول اللہ کے زمانہ یس نہ ہو بعدیں ایجاد ہوا ہوشر بیت کے خلاف نہ ہوتو ایسا کام کرنا اورا بجاد کرنا دونوں باعث اجروثو اب ہیں۔

ط: بخارى، كتاب الصوم، باب فضل من قام رمضان، ج: امن: ٢٦٩، وقد مي

<sup>\*</sup> ما : الله مقلوة ، كتاب العلم فصل اول ، ص ٣٣٠، مطبوعه ، ادارة الحرم لا بور الله المراح الله و ما ١٩٠٠ مطبوعه ادارة القرآن كراجي

سنن دارى مل روايت بي "عن ابى سلمة ان النبى ملك سنل عن الامر يحدث ليس فى كتاب ولا سنة فقال ينظر فيه العابدون من المتومنين "-

ترجمہ: حضرت ابوسلمہ رضی اللہ عند فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علی سے ایسے شے کام جن کی وضاحت کتاب وسنت میں نہ ہوان کے بارے میں پوچھا گیا تو آپ علی نے فرمایا کہ اس امر محدث کے بارے میں عابدین ،مونین کوغور وفکر کرنا جا ہے۔

ایکروایت کا تررارشاوفرهایا: "ماراه المسلمون حسنا فهو عندالله

ترجمہ: جس کام کامسلمان اچھا جا نیں وہ اللہ کے نزویک اچھا ہے۔

ان روایات سے پیتہ چلا کہ ہرنے کام کو براہمجھ کرا سے رفہیں کرناچا ہے بلکہ اس کے بارے میں مجتمدین اور اہل اللہ فیصلہ کریں۔ لہذا ہرنے کام کو بدعت صلالہ کہنا سراسر حماقت ہے کیونکہ وہ نیا کام جوشر بعت مطہرہ اور سنت کے خلاف نہیں تو اس پڑھمل کرنا بعض صور توں میں ضروری ہے جیسا کہ بعد میں تفصیل موجود ہے۔ صور توں میں صروری ہے جیسا کہ بعد میں تفصیل موجود ہے۔ بدعت حسنہ کی اقسام:

(۱) بدعت جائز (۲) بدعت متحب (۳) بدعت واجب بدعت جائز : ہروہ نیا کام جس کی شریعت میں ممانعت نہ ہواور بغیر کی نیت خیر کے کیا جائے جیسے دور جدید کی سہولتوں سے فائدہ اٹھانا ، مختلف اقسام کے کھانے کھانا ، نئ نئ اقسام کے کپڑے پہننا وغیرہ وغیرہ ۔ بیر کام بدعت مباح اور جائز ہے اور اس پر ثواب نہ عذاب۔

بدعت مستحبه: بروه نیا کام جس کی شریعت می ممانعت نه بواوراے عام

ط اسنن داری ، باب التورع من الجواب فی مالیس فید کتاب ولاسته ، ج ایم : ۵۸ مرد مرد من ایم ۱۳۸۰ مطبوعه الرصوبات

مسلمان کارٹواب جھتے ہوں یا کوئی آ دمی اُسے نیت خیر سے کرے۔ جیسے دین مدارس کا قیام، اسکولوں، فیکٹر یوں اور ہپتالوں کا قیام ، محفل میلا داور فاتحہ کی محافل کا انعقاد کرنا اس کے کرنے والے کوثواب حاصل ہوگا اور نہ کرنے والا گنہگار نہیں ہوگا۔

بدعت واجمب: ہروہ نیا کام جس کی شریعت میں ممانعت نہ ہواورا ہے ترک کرنے ہے دین میں حرج واقع ہو جھے موجودہ مروج طریقوں سے علوم دیدیہ کی تحصیل، باطل فرقوں کارو، قرآن مجید پراعراب لگانا ہے سارے کام بدعت ہیں لیکن ان کا کرنا ضروری ہے۔

بدعت سيئه كي اقسام:

(۱) بدعت کروہ تنزیبی (۲) بدعت کروہ تر بی (۳) بدعت حرام بدعت مکروہ تنزیبی: ہروہ نیا کام جس سے کوئی سنت غیر موکدہ چھوٹ جائے۔

بدعت مکروہ تحریکی: ہروہ نیا کام جس ہے کوئی سنت مؤکدہ چھوٹ جائے۔ بدعت حرام: ہروہ نیا کام جس سے کوئی واجب چھوٹ جائے جو واجب کو مٹانے والی ہو۔

پۃ چلا کہ مدیث کے اندر جو'' کل بدعة صلالۃ'' (ہر بدعت گراہی ہے) آیا ہے
اس سے مراد بدعت سینہ مراد ہے اس واسطے بدعت صلالہ وہی ہے جوسنت کے مطابق نہ ہو
یا ایسے برے عقا کد جورسول اللہ عظیمہ کے زمانہ کے بعد پیدا ہوئے جیسے یہ کہنا کہ اللہ جھوٹ
پر قادر ہے، رسول اللہ عظیمہ کا خیال نماز میں بیل، گدھے کے خیال سے بدتر ہے، رسول اللہ
عظیمہ عام انسانوں کی طرح ہیں، آپ علیہ غیب سے جابل ہیں یہ تمام عقا کدرسول اللہ علیہ کے زمانہ کے بعد پیدا ہوئے اور یہ بدعت صلالہ ہیں۔

اگر کہیں کہ ہرنیا کام بدعت ضلالہ ہے تو پھرد بنی مدارس کا قیام، قرآن وجدیث کو سجھنے کے لیے دوسرے علوم پڑھنا، سکولوں، کالجوں اور یو نیورسٹیوں میں تعلیم حاصل

کرنا، جلے منعقد کرنا، لاؤڈ سپیکر، ریڈیواور ٹی وی کے ذریعے وین کی تبلیغ کرنا، حدیث کتابی شکل میں، اصول حدیث، فقہ، اصول فقہ، ریل گاڑیوں، بسوں، موٹروں اور ہوئی جہازوں پرسوار ہونا اور دورجدید کی بیشتر چیزوں کا استعمال کیے صبح ہوگا؟؟ حالانکہ ہرخض ان چیزوں کے استعمال پرمجبور ہے۔ فقد بسرو ایاولی الالباب۔

مَنُ سنّ في الاسلام سنة حسنة فله اجرها (مكارة:٣٣)

#### تقليدكابيان

تقليد كامعنى: قلد يقلد تقليد المعنى كلي من باريا پدوالنا

تقلید کا شرع معنی: کسی کے قول وقعل کواپنے او پرلازم شرعی جانتا میں ہجھ کر کہاس کا کلام یا کام جارے لئے جمت ہے کیونکہ وہ اہل تحقیق میں سے ہے۔ بغیر دلائل شرعیہ کی طرف توجہ کرنے کے ا

اب حضور علی کی اطاعت تقلید ہیں کہلائے گی۔ کیونکہ آپ کا ہر قول وقعل دلیل شرعی ہے حالا تکہ تقلید میں دلیل شرعی کونہیں دیکھا جاتا۔ تو ہم رسول اللہ علیہ کے امتی کہلا کیں گے مقلد نہیں۔

ای طرح ایک عالم کی اطاعت بھی تقلید نہیں کہلائے گی کیونکہ اس کی بات یا کام کو کوئی دلیل نہیں بناتا۔

لیکن امام اعظم اگر قرآن وحدیث یا اجماع کو دیکی کرمسکه بیان کردیں تب بھی قبول اورا گراپنے قیاس سے تھم فرمائیس تب بھی قبول ہوگا۔

تقليد كي اقسام:

(۱) تقلید شری (۲) تقلید غیر شری تقلید شری:

شریعت کے احکام میں کسی کی پیروی کرنا چیے نماز، روزہ، زکوۃ اور جے کے مسائل تقلید غیر شرعی:

> د نیاوی کاموں میں کسی کی پیروی کرنا۔جیسے طب میں بوعلی سینا کی پیروی تقلید شرعی کا تھکم:

> > مائل شرعیہ تین طرح کے ہیں۔

(۱) عقائد (۲) صریح احکام: وہ احکام جوصراحة قر آن وحدیث سے ثابت بیں۔(۳) احکام مستنطہ: وہ احکام جوصراحة قر آن وحدیث سے ثابت نہوں بلکہ اجتہاد و استنباط کر کے ذکالے جائیں۔

عقائد میں کسی کی تقلید جائز نہیں ہے ہم پنہیں کہدیکتے کہ ہم نے تو حید ورسالت کوامام ابو حنیفہ کے کہتے پر مانا ہے بلکہ تو حید ورسالت کے دلائل سے مانا ہے۔

دوسری قتم ہے صرت کا حکام: صرت کا حکام میں بھی کسی کی تقلید جا تزنہیں ہے۔ جیسے پانچ نمازیں۔ان کی رکعتیں، تمیں روزے،ان میں کھانے پینے کا حرام ہونا، حج اور زکوۃ ، یہ وہ مسائل ہیں جن کا ثبوت صراحۃ ہے۔

تیسری قتم احکام متنبطہ ہیں۔ لینی جو مسائل قرآن وحدیث یا جماع امت ہے۔ اجتہا و واشنباط کر کے نکالے جائیں ان میں غیر مجتمد پر تقلید کرنا واجب ہے۔

تقليد كاواجب مونا قرآن وحديث عليت ب-

سورة فاتحديث ارشادفر مايا: 'إهدن الصّواطَ الْمُسْتَقِيْمَ O صِرَاطَ الَّذِيْنَ الْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ''ترجمه: بهم كوسيد عداسته برجلاء راستدان كاجن برتون انعام كيا-

تو اس سے پیۃ چلا کہ صراط متفقیم وہ ہے جس پر نیک لوگ چلے ہوں اور تمام مفسرین ،محدثین ،فقیما ،غوث وقطب وابدال اوراولیاءاللہ۔اللہ کے نیک بندے ہیں اور وہ سب ہی مقلد گزرے تقلید ہی سیدھاراستہ ہوا۔

ديكصين كوئى بحق محدث ومفسراورولي غيرمقلدنهين كزرا\_

جوآ دمی مجتهدنه ہواور تقلید بھی نہ کرے وہ غیر مقلد ہے۔ جو مجتهد ہو کر تقلید نہ کرے وہ غیر مقلد نہیں ہے۔

ووسرى وليل: "لا يُكَلِّفُ اللهُ نَفُساً إِلَّا وُسُعَهَا" "رَجِمه: الله كي جان ير

بوجهنين ڈالتا مراس کی طاقت بھر۔

تو یہ چا کہ طاقت سے زیادہ کام کی اللہ کی کوتکلیف نہیں دیتا ہے۔ تو جو حفی اجتها دنه كرسكے اور قرآن وحديث ہے مسائل نہ نكال سكے تواس سے تعليمه نه كرانا اوراشنباط كراناطافت سے زيادہ يو جھ ڈالنا ہے حالانكہ الله كى پيفشا نہيں ہے۔

تْيْسِرِي وليل: "فَسُدَلُو الْهُلَ الذِّكُوِإِنْ كُنْتُمُ لَا تَعْلَمُونَ "رَجمه: تَوْ

ا بے لوگو اعلم والوں ہے یوچھوا گرتم کوعلم نہیں ہے۔

م والول سے بو چھوا رم اوم ہیں ہے۔ چوتی ولیل: '' وَاتَّبِعُ سَبِيْلَ مَنُ أَنَا بَ إِلَىًّ ''ترجمہ: اوراس کی راہ چل جو ميرى طرق رجوع لايا-

يا نْجُويِ دِلِلَ: 'وَلَوُرَدُّو مُ إِلَى الرَّسُولِ وَالِي أُولِي الْاَمْرِ مِنْهُمُ لَعَلِمَهُ اللَّذِينَ يَسْتَنبُطُو نَهُ مِنهُمْ ""ر جمه: اورا كراس من وه رسول اورام وال (صاحب علم) اوگوں کی طرف رجوع کرتے تو ضروران میں سے اس کی حقیقت جان لیتے وہ جواستاط کرتے ہیں۔

چھٹی دیل: ''یَوُمَ نَدُعُو کُلُّ اُنَّاسِ بِإِ مَا مِهِمُّ'' ترجمہ: جس دن ہر جماعت کوہم اس کے امام کے ساتھ بلا کیں گے۔

تفيرروح البيان من اس آيت كتحت بيان محكة اومقدم في الدين فيقال يا حنفي يا شافعي "رجمه: ياامام دين پيواية قيامت كون كهاجاكا کہاہے حنفی ،اےشافعی۔

معلوم ہوا کہ ہرانسان کوائی کے امام کے ساتھ بلایا جائے گا۔

حضرت جميم دارى رضى الله عند سروايت ميدان النبى عليظة قال الدين النصيحة قلنا لمن قال لله و لكتا به ولرسول ولائمة المسلمين و عامتهم"

القان: ٥١ : القمان: ١٥ ما: النيآء: ٣٠ 41:11/11:5

۵ : روح البيان، ج.۵ ، ص : ۱۸۷ ، دار الكتب العلميه ، بيروت

ملا: مسلم، كتاب الايمان، باب بيان ان الدين الصحية ، خ: امن ٥٣ ، قد يي

ترجمہ: کہ نبی عظی نے فرمایا دین خیرخواہی ہے ہم نے کہاکس کی؟ فرمایا اللہ کی، اس کی کتاب کی، اس کی کتاب کی، اس کی کتاب کی، اس کے دسول کی، مسلمانوں کے امام کی اور عامہ موشین کی۔

حضرت عبدالله بن عمرض الله عند سروایت ب اسمعت رسول الله مات ولیس یقول من خلع بدامن طاعة لقی الله یوم القیامة لا حجة له و من مات ولیس فی عنقه بَیعة مات میتة جاهلیة "رجمہ: میں نے رسول الله علیہ سے اس فر مایا جس فحض نے (امام کی) اطاعت سے ہاتھ تکال لیا وہ تیامت کے دن الله سے اس حال میں ماکداس کی جست نہیں ہوگی۔اور جو محض اس حال میں مراکداس کی گردن میں کی بیعت نہیں تھی وہ جا لمیت کی موت مرے گا۔

رسول الله على رجل واحد يرسول الله على وحل على رجل واحد يرسول يستق عصا كم اويفرق جماعتكم فاقتلوه "ترجمه جوتهارى الله تورد على الماعت يرشف بووه عابتا بوكرتمهارى الله تورد على المارى المعنى تورد على الماري بماعت كومقرق كرد عن واسكول كردو

اب عمر رضی الله عند فرماتے ہیں 'فسال رصول الله علیہ البعو االسواد الاعظم فیانیه مین شدهدفی النامی ''ترجمہ: بڑی جماعت کی پیروی کرو کیونکہ جو مسلمانوں کی جماعت سے علیحدہ رہاوہ علیحدہ کر کے جہنم میں جیجاجائے گا۔ مسلمانوں کی جماعت سے علیحدہ رہاوہ علیحدہ کر کے جہنم میں جیجاجائے گا۔ تقلید غیر شرعی کا حکم:

تقلید غیر شری اگر شریعت کے خلاف ہے تو حرام ہے اگر شریعت کے خلاف نہ ہو تو جائز ہے۔ تو جو تقلید شریعت کے خلاف ہووہ حرام ہے اس کی قرآن نے خدمت کی ہے۔ جیبا کہ ارشاد ہوتا ہے۔ 'وَ لَا مُطِعُ مَنُ اَغُفَلُنَا قَلْبُهُ عَنُ ذِکْرِ نَاوَ اتّبَعَ هَواهُ وَ کَانَ

مل : مسلم، كتاب الامارة، باب وجوب لمازمة جماعة المسلمين، ج:٢٩ص: ١٢٨، قديمي

ي : منكوة ، كتاب الامارة ، بحواله ملم فصل اول عن ١٠٣٠ ، ادارة الحرم لا مور

ت : مخلوة بحوالداين ماير،انس، باب الاعتصام بالكتاب والسنت، ص: ١٠٠ مطبوعه ادارة الحرم

مل اَمْـرُهُ فُـرُطـاً ''ترجمہ: اوراس کی اطاعت نہ کروجس کا دل ہم نے اپنی یاوے عافل کر دیا اوروہ اپنی خواہش کے پیچے چلا اوراسکا کام صدے گزرگیا۔ آڈال کس میسا در سے ع

تقلید کس پرواجب ہے؟: ایک ہوتا ہے جمہداورایک غیر جمہد۔

مجہدوہ ہوتا ہے جس کے اندراتی قابلیت ہو کہ قرآن کے اشارات ورموز ہم کے اور اس کے مقاصد کو ہم سکے اور اس کے مقاصد کو ہم سکے اس سے مسائل نکال سکے بنائخ ومنسوخ کا کھمل علم رکھتا ہو صدیث، اصول حدیث، جرح و تعدیل، علم اساء الرجال اور حدیث کے باقی تمام علوم پر مہارت تا مہ کے ساتھ ساتھ علم صرف و نحو، بلاغت ومعانی و بیان وغیرہ بش کھمل مہارت رکھتا ہو۔ تمام آتھ اور اوا و دیث پراس کی نظر ہواور خوش فہم اور فربین وظین ہو۔ اور جواس ورجہ پر مہووہ غیر جمہد ہے تو جمہد کے لئے تقلید واجب ہے۔

اگر تقلید ضروری نہیں تقی تو امام بخاری، امام مسلم، امام ترفدی، امام ابوداؤ د، ابن ماجه، امام نسائی، حضرت نوث اعظم، داتا علی ہجو مری، خواجه غریب نواز معین الدین چشتی اجمیری، امام رازی، امام غزالی، وغیرہ جیسے لوگوں نے تقلید کیوں کی؟ اگر تقلید حرام یا شرک ہوتی تو ذکورہ تمام لوگ بھی بھی ایسانہ کرتے۔

ر ہا صحابہ کرام نے تقلید کیوں نہیں کی؟ تو صحابہ تمام کے تمام رسول اللہ ﷺ کی صحبت سے باتی مسلمانوں کے امام و پیشوا ہیں کیونکہ آئمہ دین امام ابو صنیف، امام مانعی مان بی کی پیروی کرتے ہیں لہذا صحابہ کوکسی کی تقلید کی ضرورت نہیں تھی۔ ضرورت نہیں تھی۔

#### نماز کے مسائل نماز کے اوقات اور حدیث فخر کی نماز کامتحب وقت:

فر کا وقت طلوع فجر ہے شروع ہوجاتا ہے اور طلوع آفآب ہے کھ در پہلے

عک رہتا ہے۔ اس طرح اس کے دو جھے ہوجاتے ہیں۔ پہلا حصہ عربی ہیں اس کو

دفلس'' کہتے ہیں اور دوسر ہے حصہ کو' اسفار'' کہتے ہیں۔ رسول اللہ علیہ اکثر اسفار لیعیٰ

روشیٰ ہیں فجر کی نماز پڑھتے تھے اور اسکی طرف ترغیب دلائی۔ حضرت رافع بن خدی رضی

اللہ عنہ ہے روایت ہے فراتے ہیں' قال رسول الله علیہ اسفو واب الفجو فانه

اعظم للاجو '' ترجمہ: رسول اللہ علیہ نے فرایا فجر کی نماز کوخوب روشیٰ ہونے پر پڑھوکہ

اس کا ثواب بہت زیادہ ہے۔

حفرت ابوسعيد خدرى رضى الشعن فرماتي بين "سمعت رسول الله من اله

مل زرةى، ابواب الصلوة باب ماجاء في الاسفار بالفجر، ج: ابس: ١٣٥، رحمانيد

م : المعجم الكبيرللطمر اني مج: ١٩ من: ٢٥٧ ، المطبع الفاروق ، وهلي

ت : بخارى، كتاب مواقيت الصلوة ، باب لاتخرى الصلوة قبل غروب التسس ، ج: امس ٨٣٠ ، قد يى

کے بعد سورج کے بلند ہونے تک اورکوئی نماز نہیں ہے اور عصر کی نماز کے بعد غروب آ قاب تک اورکوئی نماز پڑھنا سیح نہیں ہے۔ نماز ظہر کامسنون وقت:

حفرت الوذر رضى الله عنفر ماتے ہیں، 'اذن مؤذن النبى علیہ النظهر فقال اسرد، ابر داوقال انتظر انتظر وقال شدة الحرمن فيح جهنم فاذااشتد الحرفابر دواعن الصلوة حتى راينا فئے المتلول '' بى علیہ کموذن نے آ ذان دينا چابى تو بى علیہ نے ارشاد فرمایا: وقت کو شند ابونے دو، شند ابونے دو، الله فرمایا: مزيدا نظار کرو، مزيدا نظار کرو، کو دائے تو وقت شند ابونے پرنماز پڑھا کرو۔ (چنانچہ ہم کے اثرات میں سے ہے لہذا گرى جب شدت افتیار کرجائے تو وقت شند ابونے پرنماز پڑھا کرو۔ (چنانچہ ہم

انظاركرتے رہے) يہاں تك كرميں ٹيلوں كےساتے بھى نظرآنے لگے۔

عصر كامسنون وقت:

غروب آفتاب کے بعد اور مغرب سے پہلے نقل نماز پڑھنا مکروہ ہے جیا کہ رسول اللہ علیہ نے ارشاد فر مایا" بین کل اذانین صلوة ان شاء الاالمغرب"

ط: بخارى، كتاب مواقيت الصلاة ، باب الابراد بالطهر في شدة الحر، ج: امن ٢ ع، قد يي على الدواؤد، كتاب الصلوة ، باب في وقت العصر، ج: امن • ع، رحمانيا

ي: مجمع الزاوئد، كتاب الصلوة باب جامع فيها يصلى قبل الصلوة ويعدها، ٢٠٣،ص: ٢٠٣١ دارالكتاب العربي بيروت

ترجمہ: براذ ان اور اقامت کے درمیان نماز پڑھ کتے ہیں سوائے مغرب کے۔
حضرت عبداللہ ابن عمر رضی اللہ عنہما ہے مغرب سے پہلے کی دو رکعتوں کے
بارے میں پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا ''مار أیت احداعلی عهد رسول الله عَلَيْتُ اللہ عَلَيْتُ اللہِ اللہ عَلَيْتُ اللہِ عَلَيْتُ اللہِ عَلَيْتُ اللہِ اللہ عَلَيْتُ اللہِ عَلَيْتُ اللہِ اللہُ عَلَيْتُ اللہِ اللہُ عَلَيْتُ اللہِ اللہُ عَلَيْتُ اللہُ عَلَيْتُ اللہُ عَلَيْتُ اللہِ اللہُ عَلَيْتُ اللہِ اللہُ عَلَيْتُ اللہُ عَلَيْتُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ عَلَيْتُ اللّٰ اللّٰ

ترجمہ: کہ میں نے رسول اللہ علاق کے زمانہ میں کی کو یہ پڑھتے ہو سے نہیں اللہ علاقے۔

"عن حماد قال سألت ابراهيم عن الصلوة قبل المغرب فنهاني عنها وقال ان النبي عَلَيْكُ وابابكروعمولم يصلوها"

ترجمہ: حضرت حماد فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت ابراہیم نخفی سے مخرب سے پہلے نماز پڑھنے کے بارے میں سوال کیا تو انہوں نے مجھے اس سے منع کیا اور فر مایا کہ نبی عظامی ، حضرت ابو بکر صدیق ، اور حضرت عمر رضی اللہ عنما پنہیں پڑھتے تھے۔ جس روایت میں دور کعتوں کا ثبوت ماتا ہے اسے ابتداء اسلام پرمحول کیا جائے گا۔

ا قامت اور حدیث:

جس طرح آ ذان کے کلمات دودومر تبہ ہیں ای طرح اقامت کے کلمات بھی دو دومر تبہ ہیں۔ شروع میں حضرت بلال اقامت کے کلمات ایک ایک مرتبہ کہتے تھے لیکن جب بیچکم منسوخ ہوگیا تو آخری عمر تک اقامت کے کلمات دودود فعہ کہا کرتے تھے۔

مل : الوداود، كتاب الصلوة، باب الصلوة قبل المغرب، ج: ١، ص: ١٩٠٠، رجمانيد

م : كتاب الآثار من ٣٢ ، مطبوعه مكتبذا ثريد سما نكارهل

ت : الله ترندى، ابواب الصلوة، باب ماجاء في الترجيح في الا ذان، ج: امن ١٣٦١، رحمانيه الله تعالى المحالية الله تعالى المحالية المحادي، كتاب الصلوة، بإب الاقامة كيف تعين من ١٠٤١، حقانيه ملتان

الوداؤدكاندر بهى طويل صديث نقل كى ہادراس ميں بھى "علمنى الاقامة مرتين مرتين "كے الفاظ موجود جيں"۔

دوران اقامت امام اور نمازی کب کھڑے ہوں؟

جب مئوذن اقامت کے تو امام اور مقتدی شروع میں کھڑے ہوں یا جی علی الفلاح پر کھڑے ہوں یا جی علی الفلاح پر کھڑے ہوں یہ مسئلہ اصل میں امام پر موقوف ہے کہ اگر امام محراب میں موجود نہیں ہے تو لوگ اس وقت تک نہ کھڑے ہوں جب تک کہ امام کود کھے نہ لیں تو جس صف کے پاس سے امام گزرے وہ لوگ کھڑے ہوجا کیں۔ اگر امام محراب یا مصلے امامت پر موجود ہوتو امام کی بیروی کی جائے گی وہ جس وقت کھڑا ہوتو مقتدی بھی کھڑے ہوجا کیں۔ جیسا کہ حضرت ابوقا وہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں 'قال رصول الله عَلَيْتُ اذا اقیمت السلے تو قالا تقو مواحتی ترونی ''رسول اللہ عَلَیْتُ نے فرمایا جب نمازی اقامت کی جائے تو تم اس وقت تک نہ کھڑے ہوجہ بیک کہتم مجھود کھے نہ لوگ

متحب سے کہ جب اقامت کہنے والاتی علی الفلاح کے تو امام اور نمازی کھڑے ہوجائیں۔

عل : مصنف ابن الي شعيه، ج: ابص: ٢٠ - من يهي ، باب مارروى في شنيدالا ذان والا قامة ، ج: ابص: ٢٢٥٠

ع : ابوداؤد، كتاب الصلوة، باب كيف الاذان، ج: ابص: ٨٣، رحمانيه

ت : بخارى، كتاب الاذان ،باب متى يقوم الناس اذارأوالا مام عندالا قامة من: امن ٨٨، قد كي

ائمّہ کے **ذاہب:** امام اعظم رضی اللّٰدعنہ کا مُدہب:

آپ نے فرمایا جب موذن' حق علی الفلاح'' کہتو اس وقت ایک صفوں میں کھڑے ہوں اور جب موذن' قد قامت الصلوۃ'' کہتو امام اللہ اکبر کہے۔امام محمد علیہ الرحمة کا بھی یہی قول ہے۔

امام شافعي رحمة الله عليه كالمرجب:

امام شافعی کا ندہب ہیہ کہ جب تک موذن اقامت سے فارغ ندہوا س وقت تک کی کا ند کھڑ اہونامتحب ہے ۔

امام احد بن صبل رحمة الشعليه كالمرب:

جب موذن قد قامت العيلوة كي تواس وقت كور بهونامتحب بي العلم على المحلاوي لكهة بير-

جب موذن نے اقامت شروع کی اوراس وقت کوئی مخص معجد میں داخل ہوا تو وہ بیٹھ جائے اور کھڑے ہوکرانتظار نہ کرے کیونکہ میر کروہ ہے۔اور فر مایا کہ اس سے معلوم ہوا کہا قامت کے شروع میں کھڑا ہوتا کر دہ ہے اور لوگ اس سے عافل ہیں گئے۔

اقامت کے وقت کورے ہونے کے متعلق مختلف روایات ہیں اور جوشروع میں کھڑے ہونے والی روایات ہیں اور جوشروع میں کھڑے ہونے والی روایت ہے وہ پہلے کی ہے اور بعد میں فرمایا کہ ''لات قسو مواحتی تسرونی ''اس واسط اس مسئلہ پر بجائے تشدد کے رسول اللہ علی ہے کی سنت پڑل کیا جائے تو اس میں بھلائی ہے۔ ضداور تعصب کی وجہ سے شروع یا جمعی الفلاح پر کھڑے ہونے کو

ما: عدة القارى شرح بخارى ،كتاب الا ذاك ،خ ٥ ص : ١٥٣ ،مطبوعادارة الطباعد المديري

ي : شرح مسلم للووى ، كتاب المساجد ، باب متى يقوم الناس للصلوة ، ج: ١،ص: ٢٢١ ، قد يمي

يم: المغنى لا بن قد امه تنبل ،ج: اص : ٢٥ ١٦ ،مطبوعة وارالفكر ، بيروت

يم : حافة الطحطاوي على مراقى الفلاح بصل آواب الصلوة ، ج: اص : ٢٥ ٢٥ ، مطبوعه مكتبة الغوثيه

واجب كادرجه ندديا جائ كيونكه بيفلو بجوكه بلاكت كاسبب

عصر حاضر کے محدث اعظم علامہ فلام رسول سعیدی دامت برکاتہم العالیہ فرماتے ہیں 'دی علی الفلاح' پر کھڑا ہوتا مستحب ہے اس لیے اس سے پہلے کھڑے ہوتا مستحب کے فلاف ہا در حاشیہ ططا دی اور عالمگیری میں جواس کو کر وہ لکھا ہا اس سے مراد کر وہ تنزیبی کی ہا در دراصل بی خلاف اولی ہے۔ اور قاعدہ بیہ کہ مستحب کے ترک پر طامت نہیں کی جاتی ۔ اس لیے جولوگ اقامت کے وقت پہلے کھڑے ہوجا نیں ان کو طامت نہیں کرنا جا ہے اور مستحب کے ساتھ واجب کا معالمہ نہیں کرنا جا ہے کیونکہ کی مستحب کو ترک کرنے پر جاتی قبارت ہے۔ اور اگر پچھلوگ اتی قبارت نہیں ہے۔ جستی کی مستحب کو واجب قرار دینے میں قباحت ہے۔ اور اگر پچھلوگ تی علی الفلاح پر اٹھنے والوں کو طامت کریں کہ بید دیر سے اٹھتے ہیں اور ان کو اقامت کی ابتداء میں کھڑا ہونا جا ہے تھا تو بیاور زیادہ فرموم ہے۔ ابتداء میں کھڑا ہونا جا ہے تھا تو بیاور زیادہ فرموم ہے۔

مل : شرح صح مسلم ، كتاب الصلوة ، ج: اع : ١٠ ١١ ، مطبوع ، فريد بك ال ، لا مور

## اذ ان میں انگھو تھے چومنا

رسول الله علی کا نام گرامی من کرانگوشے چوم کرآ محموں پر لگانامتحب ہاور
باعث اجروتو اب ہے، کیونکہ ہروہ امر جوآپ کی تعظیم پر دلالت کرے اس کے کرنے سے
بہت ہی اجروتو اب ملک ہے۔ اس کی تاریخ کے اندر کئی مثالیں موجود ہیں جیسا کہ حضرت علی
نے تعظیم نبوی علی کے چیش نظر نماز عصر قربان کردی تو اللہ نے سورج پلٹا دیا، حضرت ام
ایمن نے تعظیم نبوی علی میں بول مبارک پی لیا تو اللہ نے ان پردوز نے کی آگرام کردی
اور پیٹ کے جملہ امراض سے شفاء عنایت فرمادی۔

صحابہ کرام آپ علی کے وضو سے گرنے والے پانی کوز مین پرنہیں لگنے ویے بلکہ اپنے چہروں پر ملتے تھے اور آپ بھی کے صوک اور رینے مہارک کومنہ پرل لیے تھے تو تعظیم نبی کے لیے جو کا م بھی کیا جائے وہ باعث اجرو تو اب ہوتا ہا گرچہ اس پر کوئی دلیل موجود نہ بھی ہوجیسا کہ امام مالک رحمتہ الشعلیہ بغیر کی دلیل شری کے حدیث کو حالت قیام اور نہایت زیب وزینت میں پڑھاتے تھے، مدینہ شریف میں سواری پرسوار نہیں ہوتے تھے مدینہ شریف میں سواری پرسوار نہیں ہوتے تھے مدینہ طیبہ سے باہر نہیں جاتے تھے، مدینہ شریف میں کے پیش نظر اجرو تو اب حاصل کرنے مدینہ طیبہ سے باہر نہیں جاتے تھے، مدسب تعظیم نبوی کے پیش نظر اجرو تو اب حاصل کرنے کے ایک طرح آپ بھی کا نام س کرکوئی عاش جموم جائے اور تعظیماً اپنے انگھوٹے چوم لے تو اس پر برعتی اور مشرک کا فتل کی لگانے والوں کو سوچنا چاہئے کہ وہ صحابہ کرام اور امام مالک کے بارے میں کیا کہیں گے؟ کیا وہ بھی برعتی و مشرک تھے؟

الل سنت انگھوٹھے چومنے کو واجب نہیں کہتے بلکہ اٹل سنت کے نزدیک میں مستحب عمل ہے اس میں تعظیم نبی عظیم کے علاوہ بہت سارے دینی و دنیاوی فوائد ہیں۔اس پر صحابہ کرام کاعمل رہا ہے اور عامنہ اسلمین اس عمل کو مستحب مجھ کر کرتے رہاں گے۔

ط: دارج الدوة، ج: ٢٥٠ د ٢٥٠

يا: المعدرك للحاكم، رقم: ١٩١١

アントラブルシリナ: こ

اس مسلد پر کئی احادیث وارد ہیں اگر چدوہ ضعیف ہیں لیکن فضائل اعمال ہیں ضعیف احادیث بھی معتبر ہوتی ہیں اور دوسرا میر کہ جب ایک ضعیف روایت چندا سناد سے مروی ہوجائے تو وہ حسن بن جاتی ہے۔

مخالفین اس کے منع ہونے پر کوئی روایت پیش کریں وگرند مسلمانوں پر بدعتی ہونے کا فتو کی لگانے سے بازر ہیں۔

الگوشھ چومنے کے دلائل:

علامه فیخ اساعیل حقی علیه الرحم تغییر روح البیان کا ندرزی آیت (ان السله و ملنکته یصلون علی النبی ) لکھتے ہیں۔

ان ادم عليه السلام اشتاق الى لقاء محمد على حين كان فى المجنة فاوحى الله تعالى اليه هو من صلبك و يظهر فى اخر الزمان فسال لقاء محمد على الله تعالى اليه هو من صلبك و يظهر فى اخر الزمان فسال لقاء محمد على المسجّة من يده اليمنى فسبح ذلك النور فلذلك المحمدى فى اصبعه المسجّة من يده اليمنى فسبح ذلك النور فلذلك مسميت تلك الاصبع مسبحة كما فى الروض الفائق واظهر الله تعالى جمال حبيبه فى صفاء ظفرى ابهاميه مثل المراة فقبل ادم ظفرى ابهاميه و مسح على عينيه فصار اصلالذرية فلما اخبر جبريل النبى على المسلام من سمع اسمى فى الاذان فقبل ظفر ابهاميه و مسح على عينيه لم يعم ابداً

ترجمہ: جب حضرت آ دم علیہ السلام کو جنت میں حضرت محمہ عظیفہ کی ملاقات کا اشتیاق ہوا تو اللہ تعالیٰ نے ان کی طرف وی جیجی کہ وہ تمہارے صلب سے آخرز مانے میں ظہور فر مائیں گے تو حضرت آ دم نے آپ کی ملاقات کا سوال کیا تو اللہ تعالیٰ نے آ دم علیہ السلام کے دائیں ہاتھ کے کلے کی انگلی میں نور محمد علیفہ چکایا تو اس نور نے اللہ کی تبیج پڑھی

ط: روح البيان، ج: ٤،٥ : ٢٢٩، مطبوعه دارلكتب العلميه ، بيروت ١٣٢٨م

اس واسطاس انگی کانام کلے کی انگی ہوگیا جیسا کہ' روض الفائق' بیس ہاور اللہ تعالیٰ نے اپنے حبیب عظی کے جمال کو حضرت آ دم کے دونوں انگوٹھوں کے ناخنوں بیس آ مکنہ کی طرح ظاہر فر مایا تو حضرت آ دم نے اپنے انگوٹھوں کے ناخنوں کو چوم کرآ تکھوں پر پھیرا پس بیسنت آ پ کی اولا دمیں جاری ہوئی پھر جب حضرت جریل علیہ السلام نے نبی کریم علی کواس کی خبر دی تو آ پ علی نے فر مایا جواذان میں میرانام سے اور اپنے انگوٹھوں کو چوم کر آ تکھوں سے لگائے تو وہ کہی اندھانہیں ہوگا۔

علامه شامی نے باب الا ذال میں لکھا ہے کہ

يستحب ان يقال عند سماع الاولى من الشهادة صلى الله عليك يارسول الله و عند الثانية منها قرة عينى بك يارسول الله ثم يقول اللهم متعنى بالسمع، والبصر بعد وضع ظفرى الابهامين على العينين فانه عليه السلام يكون قائداله الى الجنة كذافى كنز العباد قهستانى ونحوه فى الفتاوى الصوفية وفى كتاب الفردوس من قبل ظفرى ابهاميه عند سماع اشهدان محمد ارسول الله فى الاذان انا قائده و مدخله فى صفوف الجنة و تمامه فى حواشى البحر للرملى.

ترجمہ: اذان کی پہلی شہادت پر 'صلی الله علیک یا رسول الله ''کہنا مستحب ہاوردوسری شہادت کے وقت 'قرة عینی بک یارسول الله ''کہ پھراپ انگوٹھوں کے ناخن اپنی آنکھوں پرر کھے اور کیے 'اللہ مسعنی بالسمع و البصر ''تو حضور علیہ اس کواپ یجھے بیچھے جنت میں لے جاکیں گاسی طرح کنز العباد میں ہاور اس طرح فاوی صوفیہ میں ہے اور کتاب الفردوس میں ہے کہ چوٹھی اذان میں 'اشھدان محصد ارسول الله ''ن کراپ انگوٹھوں کے ناخنوں کو چوے تو میں اس کواپ یکھے محصد ارسول الله ''ن کراپ انگوٹھوں کے ناخنوں کو چوے تو میں اس کواپ یکھے

مل : الم مجموعة قاوى ، مولا ناعبد الحي تكعنوى ،ج:٣٠ ص :٣٠ مطبوعه طبح يوسفى بهند المند الم

پیچھے جنت میں لے جاؤ نگااو جنت کی صفوں میں داخل کروں گا اس کی تفصیل بحرالرائق کے حواثی ''رملی''میں ہے،

#### اذان سے پہلے یا بعد میں درودوسلام پڑھنا:

اذان سے پہلے یا بعد آ ہت یا بلند آ واز سے درودوسلام پڑھنا جائز ومسنون ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کا حکم مطلق ہے 'یا آیھا اللہ نیئن امنو اصلوٰ اعلیٰ و سَلِمُو اَتَسْلِیْما '' ترجمہ: اے ایمان والو! تم بھی اس نی علیہ پردرودوسلام خوب بھیجو، اس حکم میں کی وقت کی کوئی قید اور خصیص نہیں ہے کہ فلال وقت میں پڑھا کرواور فلال وقت نہ پڑھا کرو۔ اس وقت درودوسلام پڑھنے کی ممانعت بھی کہیں نہیں کی گئی جب کہ اذان کے بعد خاص طور پر حکم ویا گئی جب کہ اذان کے بعد خاص طور پر حکم ویا گیا ہے جیسا کہ حضرت عبد اللہ ابن عمروییان فر ماتے ہیں انہوں نے نبی کریم علی اندان سمعتم المنو ذن فقو لو امثل مایقول ٹم صلوا علی فانه من صلی علی صلوة صلی الله علیہ بھا عشوا ''کر جمہ: جب تم موذن سے اذان سنوتو اس کی شل کھیا تر دورو پڑھتا ہے اللہ تعالیہ بھا عشوا ''کر جمہ: جب تم موذن سے اذان سنوتو اس کی شل کھیا تر دورو پڑھتا ہے اللہ تعالیہ بھا عشوا کی دورود پڑھتا ہے اللہ تعالیہ بھا عشوا کہ دورود پڑھتا ہے اللہ تعالیہ بھا عشوا کی دورود پڑھتا ہے اللہ تا ہے۔

محدث کبیر علامہ غلام رسول سعیدی مدظلہ العالی تحریر فرماتے ہیں''کہ بیہ حقیقت نگا ہوں سے اوجھل نہیں ہونی چاہیے کہ اذان سے پہلے صلوۃ وسلام کچھ وقفہ سے پڑھیں اور کبھی بھی ترک بھی کردیں تا کہ ان پڑھ لوگ اور آنے والی تسلیں صلوۃ وسلام کواذان کا حصہ نہ جھے لیں۔''

لہذااس سے روکنا بھی درست نہیں اور اس کواذان کا حصہ قرار دیتا بھی درست نہیں ہے۔ نہیں ہے تعصب کی بنا پرمنع کرنا یا ضروری بھے لیما یا اس کواہلسنت کی علامت بنادیتا کہ جو اس طرح کرے گاوہ ہی سنی ہوگا درست نہیں ہے۔

ا: الاحزاب:٢٥

ية : مسلم، كمّا بالصلوة ، باب التجاب القول ش المؤون لمن سمعه ثم يصلى الخ من : امن : ١٥٥٠ وقر مي

### صفوں کی در تھی میں کندھے سے کندھاملناسنت ہے:

ترجمہ: رسول اللہ ﷺ نے فرمایا صفوں کو قائم کرد کندھوں کو ہراہر کرد، خالی جگہوں کو پر کردادرا ہے بھائیوں کے ہاتھوں میں نرم ہوجادُ شیطان کے لیےصف میں خالی جگہ نہ چھوڑ دجس نےصف کو ملایا اللہ اے ملائے گا ادر جس نےصف کو کاٹا اللہ اسے کا ٹے گا۔

حفرت السابي ما لكرضى الشعن فرمات بين، "اقيمت الصلوة فاقبل علينا رسول الله علي بوجهه فقال اقيمواصفو فكم وتراصوافاني اداكم من وداء ظهرى"

ترجمہ: نمازی تکبیر ہوئی تو رسول اللہ ﷺ نے ہماری طرف متوجہ ہو کر فر مایا دیکھوصفوں کو برابر رکھوا درل کر کھڑے ہوئے شک میں تہمیں اپنی پشت سے دیکھا ہوں۔ تکبیر تحریمہ کہتے ہوئے دونوں ہاتھ کو کا نوں تک اٹھا ٹاسنت ہے:

تحبیر تحریمہ میں دونوں ہاتھوں کو کا نوں کی لوتک اٹھانا رسول اللہ علیہ کی سنت ہے اس طرح کے ہتھیلیاں اور اٹھلیاں قبلہ رخ رہیں اور انگو تھے کا نوں کی لو کے بالمقابل ہوں۔

حفرت قاده رض الشعند عدوایت بند رای نبی الله علیه وقال حتی یحاذی بهما فروع اذنیه"

ط: ابوداؤد، كتاب الصلوة، باب تسوية الصفوف، ج: امن : عداء رحماني

ع : بخارى، كتاب الصاوق، باب الزاق المنكب بالمنكب في الصف، ج: امن: ١٠٠٠ قد مي المنكب في الصف، ج: امن: ١٠٨٠ قد مي عن د مسلم، تتاب السلوق، باب استحباب رفع البدين خذ والمنكبين ، ج: امن: ١٨٨ مقد مي

ترجمہ: کہ انہوں نے اللہ کے نبی علی کے کودیکھا وہ ہاتھوں کو کا نوں کی لوتک اٹھاتے تھے۔

حضرت واکل این تجر بروایت ہے 'اندہ بسصر النبی عَلَیْ حین قام الی الصلوۃ رفع یدیہ حتی کانتا بخیال منکبیہ و حاذی بابھا میہ اذنیہ ٹم کبر''
تر جمہ: انہوں نے رسول اللہ عَلَیْ کودیکھا کہ آ پنماز کے لیے کھڑ ہے ہوئے تواپخ دونوں ہاتھوں کو اٹھایا یہاں تک کہوہ آ پ عَلیْ کے دونوں کندھوں کے مقابل میں آ گئے اور آ پ کے دونوں کانوں کے برابر آ گئے پھر آ پ عَلیْ نے اللّٰہ البرکہا۔

ناف كے نيچ ہاتھ باندھنا:

حفرت واكل ابن تجرائي باپ سے روایت كرتے ہيں قال رایت النبى النبى على شماله في الصلوة تحت السرة.

ترجمہ: فرمایا کہ میں نے رسول اللہ عَنِظَةَ کودیکھا کہ آپ عَلِظَةَ نماز میں اپنے داکیں ہاتھ کو باکیں ہاتھ پررکھتے تاف کے نیچ۔

حفرت جيفه رضى الشعنه عمروى بي "ان عليا قال من السنة وضع الكف على الكف في الصلوة تحت السرة."

ترجمہ: حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فر مایا نماز میں ہھیلی پر تھیلی تاف کے پنچے رکھنا سنت ہے۔

كا: ابوداؤد، كتاب الصلوة، باب رفع اليدين، ج: امن: ١١٨٠ (صديث: ٢٥٥) رحانيه

م : مصنف ابن الي شيه عن الم الم ١٩٥٠ مطبوعه ادارة القرآن اكيدي

ت : الم مصنف ابن الى شيبه ت: اص: ١٩٩١ مطبوعه ادارة القرآن اكيدى

<sup>🖈</sup> سنن يهيلى ،ج:٢٩ص: ٣١ مطبوعه نشر السنه ، ملتان

غیرمقلدین (فقہ وتقلید کونہ ماننے والوں) سے سوالات: (۱) نماز کے شروع میں لفظ اللہ اکبر کہنا فرض ہے یا واجب ہے یا سنت سے تم صر تک حدیث سے دکھا کیں۔

(۲) تلبیرتر برمنفرداورمقندی جیشه آسته آوازے کہتے ہیں اورا مام تلبیرتر برم بلد آوازے کہتے ہیں اورا مام تلبیرتر برم بلند آوازے کہتا ہے بیک صدیث میں ہے؟

(٣) حفرت وائل ابن حجر کی حدیث میں ہے کہ رسول اللہ علیہ وایاں ہاتھ بائس ہاتھ کر بائد حقے ہے بن حبان ،اور بائس ہاتھ پر بائد حتے تھے جیسا کہ سلم ، نسائی ،ابوداؤد، ابن باجہ ،منداحمہ، صحیح بن حبان ،اور ابوداؤدد طیالی میں ہے حدیث کی ان کتابوں میں سینہ پر ہاتھ بائد صنے کا لفظ نہیں ہے صرف ابن خزیمہ میں ہوادراس کا بھی راوی مئول بن اسائیل ضعیف ہے، سیح روایات کو چھوڑ کر ضعیف ہے، سیح روایات کو چھوڑ کر ضعیف ہے، کے روایات کو چھوڑ کر ضعیف ہے، کی روایات کو جھوڑ کر ضعیف ہے، کی مطلب ہے؟

(۴) ناف کے پنچے ہاتھ باندھنا تمام ابنیاء کی سنت ہے جبیبا کد مندزید اور محلی این حزم میں حضرت علی، حضرت عاکشہ اور حضرت انس رضی الله عنهم سے منقول ہے ان احادیث پڑعمل کیوں نہیں کرتے؟

## قرات خلف الأمام كابيان

قرات فاتحہ خلف الا مام کا مسئلہ شروع سے ائمہ کے درمیان مختلف فیدرہا ہے ہیہ نماز کے مختلف فیدرہا ہے سے نماز کے مختلف فیدمائل میں سے سب سے زیادہ اہمیت کا حامل ہے کیونکہ اس میں اختلاف افضلیت اور عدم افضلیت کا نہیں بلکہ جواز اور عدم جواز کا ہے۔

احناف کے نزدیک قرات فاتحہ خلف الا مام جبری اور سری دونوں نمازوں میں کروہ ہالبتۃ احناف میں سے امام محمد رحمتہ اللہ علیہ سے ایک دوایت سے ہے گہ قرات فاتحہ خلف الا مام جبری نمازوں میں مکروہ تحریمی ہے اور سری نمازوں میں جائز ہے۔

امام شافعی رحمته الله علیہ کے نز دیک قرات فاتحہ خلف الا مام جہری اورسری دونوں نماز وں میں واجب ہے۔

امام ما لک اور امام احمد بن طنبل رحمهما الله تعالی اس بات پرشفق ہیں کہ جہری نمازوں میں قرات فاتحہ طف الامام واجب نہیں لیکن پھران سے عقلف روایات ہیں بعض میں محروہ بعض میں جائز اور بعض میں مستحب قرار دی گئی ہے اور سری نمازوں کے بارے میں ان سے تین روایات ہیں۔(۱) قرات واجب ہے(۲) قرات مستحب ہے(۳) مباح

پیة چلا که جری نمازول می وجوب قرات کا قول صرف امام شافعی رحمته الله علیه کا جاوریه می مشہور قول ہے ورنتی تقیق یہ ہے کہ امام شافعی رحمته الله علیہ بحی جری نمازول میں وجوب قرات کے قائل نہیں ہیں جیسا کہ امام شافعی رحمته الله علیہ نے خودا پئی کتاب "کتاب الامام و الامام و الامام یقر علی الامام و الامام یقر عقورا قد الا یسمع فیلا"

بركتاب امام شافعي رحمته الشعليه كى كتب جديده من سے ب كيونكه بيممر من

ختل ہونے کے بعد الکھی ہے۔

تو پتہ چلا کہ جری نمازوں میں وجوب قرات کا مسلک صرف آج کے غیر مقلدین کا ہے۔غیرمقلدین کے امام واؤ دطا ہری اورا بن تیمیہ بھی جری نمازوں میں قرات خلف الا مام کے ترک کے قائل ہیں۔

> احناف کے دلائل: پہلی دلیل:

المم کے پیچے قرات نہیں کی جائے گی خواہ سری نماز ہویا جری ہو، کیونکہ اللہ نے ارشاد فر مایا' وَإِذَا قُوِلَى الْقُولَ آنُ فَاسْتَمِعُواللهُ وَٱنْصِتُوالْعَلَّكُمُ تُو حَمُونَ ''۔

ترجمہ: اور جب قرآن پڑھا جائے تو اس کی طرف کان لگائے رہواور چپ رہو تا کتم پررحم ہو۔

امام بیجی نے کتاب القراۃ ، امام ابن ابی حاتم اور حافظ ابن جرمی نے اپنی اپنی تفاسیر میں حضرت مجاہد رضی اللہ عندے روایت کیا کہ دسول اللہ علی کے زمانہ میں بعض صحابہ امام کے پیچے قرات کیا کرتے تھے تواس پربیہ آیت نازل ہوئی۔

اورابن جرير في ييرابن جايرض الشعنى روايت ذكرى جانبول فرمايا "صلى ابن مسعود فسمع انا سايقرء ون مع الامام فلما انصر ف قال اماان بكم ان تفقهو ااما ان لكم ان تعقلو افاذا قرىء القرآن فاستمعواله وانصتوكما امركم الله"

ترجمہ: حضرت عبداللہ ابن مسعود نے نماز پڑھی اور چند آ دمیوں کوامام کے ساتھ قرات کرتے سناجب آپنماز سے فارغ ہوئے تو فر مایا کیا وہ وفت ابھی نہیں آیا کہ تم سمجھ اور عمل سے کام لواور جب قرآن کی قرات ہوتی ہوتو تم اس کی طرف توجہ کر واور خاموش رہو

ط: الاعراف: ٢٠٠٢

تغيرابن جريطبري،ج:٩٩ص:٣٠مطبوعه، دارالمعرفه، بيروت

جياكالله نتهين عمويا --

حفرت عبدالله ابن معود رضی الله عندان صحابی سے بیں جو فقا بت کے اعلیٰ مقام پر فائز تصاور آپ بر آیت اور بر سورت کا شان نزول جانے تھے آپ نے امام کے پیچھے قرات کو قر آن کے خلاف اور فہم وعل کی کی قرار دیا اور بیرواضح کر دیا کہ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں کو سننے اور خاموش رہنے کا تھم دیا جو امام کی افتداء میں نماز اواکر رہ بول لہذا ایہ نہ کہا جائے کہ یہ آیت خطبہ جمعہ کے بارے میں نازل ہوئی ہے اس کے نزول کا سبب خطبہ جمعہ نہیں ہوسکا کیونکہ یہ آیت پہلے ( مکہ میں ) نازل ہوئی اور جمعہ بعد (مدینہ طیبہ) میں فرض ہوا ہے۔

دوسری دلیل:

حفرت الوموى اشعرى اورحفرت الوجريره رضى الشعنيم كى روايت بج الم مسلم في الله على المحمد المسلم المسلم المسلم في المسلم المسلم في المسلم في المسلم المسلم في المسل

ترجمہ: حضرت ابوموی اشعری فرماتے جیں کہ جمیں رسول اللہ علی نے خطاب فرمایا سنت کے مطاب ندھی ہر کرنے کی تلقین کی اور نماز کا طریقہ بتایا اور فرمایا کہ نماز پڑھنے سے پہلے اپنی صفول کودرست کرلو پھرتم میں سے ایک تمہاراامام بے جب وہ تجمیر کے تو تم بھی تجمیر کہواور جب وہ قرات کرے تو تم خاموش رہواور وہ جب غیسر السم خضوب علیهم ولا الضالین کے تو تم آمین کہو۔

حصرت موی اشعری رضی الله عنه کی روایت کو سیح قرار دینے والوں میں درج ذیل حصرات شامل ہیں۔

مل : ملم، كاب الصلوة، باب في الصلوة، ج: ابص: ١٩ ١٥ ،قد كي

(١) امام احداين عنبل ،منداحدج:٢٠ص:٣٨٦ بعلق الحن ج:٢٠ص:٨١

(٢) امام سلم بحج مسلم ج: ابص: ١١٥

(٣)امامنائي سنن نيائي ج:امن:٢١١

(٣)امام ابن جرية تغير طبري ج:٩٩ ص:١١٠

(۵) مافظ ابن كثير ، تغيير ابن كثير ، ج:٢،٩٠ : ٢٨٠

(٢) امام بدرالدين عيتى عدة القارى ج:٣٠ص :٥٦

(۷) حافظ ابن حجر عسقلانی، فتح الباری ج:۲،ص:۲۰۱

(٨) امام ابن تزيمه، برهان العجائب، ص:٩٠١

امام ابوعوانه، علامه ماردینی، امام ابن معین، امام عثمان ابن ابی شیبه، امام علی بن المدینی، امام ابوزر عد المدین، امام سعید بن منصور خراسانی، امام ابن صلاح، امام اسحاق ابن را به ویه، امام معربن رازی، امام موفق الدین ابن قد امه، امام شمس الدین ابن قد امه، امام منذری، امام عمر بن عبد الراور شیخ ابن تیمید وغیره تمام ایم نے اس کی صحت کا اقر ارکیا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی روایت کی تھیج کرنے والے ائر بھی درج ذیل ہیں۔

(١) امام احمد ابن طنبل ، الجوام القي ، ج:٢،ص: ١٥٤

(٢) امامسلم بحج مسلم ،ج: ابص: ١٤١٠

(٣)علامه ابن حزم مجلي ، ج:٣٩ ص: ٣٣٠

(١١) الم منائي منن نسائي ،ج: ايص: ٢١١

(۵) امام دار قطبی سنن دارقطنی ،ج: ام :۱۲۳

مل : نسائي كتاب الافتتاح، تاويل قوله عزوجل واذاقر أالقرآن فاستمعو الدالي آخره، ج: امن ٢٠١١، رحمانيد

فائدہ: ان روایات کے اندر مطلقا امام کے پیچیے قرات کرنے سے روکا گیا ہے۔(خواہ نماز سری ہویا جمری ،لہذا قرات کرنا امام کا فریضہ اور مقتدیوں کے لیے خاموش رہنا لازم ہے ای لیے مقتدیوں کو کسی نماز میں امام کے پیچیے قرات کرنے کی اجازت اور مخجائش نہیں ہے۔)

تيسري دليل:

حفرت الوجريه ورضى الشعند كل روايت بي "ان رسول الله على انصر ف من صلوة جهر فيها بالقراة فقال هل قرأمعى احد منكم انفا فقال رجل نعم يا رسول الله على الله على الله على النازع القرآن، يا رسول الله على النازع القرآن، فانتهى الناس عن القراة مع رسول الله فيما يجهر فيه رسول الله على الصلوة بالقرأة حين سمعواذلك من رسول الله على الله على الله على المسلولة بالقرأة حين سمعواذلك من رسول الله على الله على المسلولة المسلولة المسلولة المسلولة الله على الله على المسلولة الله على الله على المسلولة الله على المسلولة المسلولة الله على المسلولة المسلولة الله على المسلولة المس

ترجمہ: رسول اللہ ﷺ ایک جمری نمازے فارغ ہوئے اور بیار شاوفر مایا کیا تم یس ہے کسی نے ابھی میرے ساتھ قرات کی ہے؟ ایک شخص بولا بی ہاں یارسول اللہ! میں نے قرات کی ہے آپ ﷺ نے ارشاد فر مایا جبھی تو میں (اپ دل میں) کہدر ہاتھا کہ میرے ساتھ قرآن کی قرات میں منازعت اور ہاتھا پائی کیوں ہور ہی ہے؟ اس ارشاد کے بعد جن نمازوں میں آپ قرات جبرے کیا کرتے تھے لوگوں نے آپ کے پیچھے قرات ترک کردی تھی۔

فا تده:

يه فجر كى نماز كاوا قعهم

اس کے اعدر تمام صحابہ کرام موجود تھے گرقرات کرنے والا ایک ہی تھا اور رسول اللہ علیہ نے باتی صحابہ جنہوں نے قرات کی المیں پھینیں کہا صرف جس نے قرات کی

مل : ترندى، ابواب الصلوة، باب ماجاء في ترك القرأة خلف الامام اذا تجمر بالقرآة، ج: امس: ٨ ١ مكتيه رحمانيه

ي : ابوداؤد،ج:١٩٠ نه١١٠ مكتبدرتانيه

اس کی ڈانٹ ڈپٹ کی اور بینامکن ہے کہ رسول اللہ علی نے امام کے پیچے قرات کرنے کا عظم دیا ہواور صحابہ کرام اس پڑمل نہ کریں۔اس لیے جبری نمازوں میں قرات کے منع ہونے کی اس سے بڑھ کوقطعی اور صرح دلیل کیا ہو کتی ہے؟

اس روایت کوتر ندی کے علاوہ معتبر محدثین نے اپنی کتابوں میں ذکر کیا ہے جس کے جمعے ہونے میں کی کوقط عاکوئی کلام نہیں ہوسکتا:

(١) نسائي: ترك القراة خلف الامام فيما جربيه، ج: ١،٩٠١

(٢) موطاامام ما لك ، ترك القراة خلف الامام فيماجر فيه بص : ١٩

(٣) سنن ابن ماجه، باب اذ اقرء الا مام فانصوا بص: ٢١

(٣) ابوداؤد، بإب من راى القراة اذالم محمر ، ج: ١٠٠

(٥)سنن كبرى للبيبقى، باب من قال يترك الماموم القراة فيما جمر فيدالا مام بالقراة، ج:٢،

-104:00

چوهی دلیل:

حضرت جابرابن عبدالله رضى الله عنه كى روايت ب "قسال قسال رسول الله عنه الله عنه كان له امام فقرأة الامام له قرأة "

ترجمہ: حفرت جابر فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جس آدی نے امام کی اقتداء کی توامام کی قرائت ہیں۔

فائدہ: اس صدیث کے تمام راوی ثقتہ ہیں اور بیصدیث سی علی شرط سلم ہاں صدیث میں قاعدہ کلیے بیان کرویا گیا ہے کہ المام کی قرائت مقتدی کے لیے کافی ہوجاتی ہے۔

مل : الله سنن ابن ماجيه كتاب الصلوق ، باب اذ اقرء الامام فانصح ، من ١١٠ ، قد كي

الآثار، باب القرأة الفي الامام، ج: ١٩ص: ٢ ١٠ مكتب تقاني ملكان

المرام موطاام محد، باب القرأة في الصلوة خلف الامام من ٩٨ ، المصباح

<sup>🖈</sup> سنن كبرا كليبتى ،باب من قال لا يقرء خلف الإمام على الإطلاق ،ج:٢،ص: ١٦٠ بشرالسنة ملتان

اے الگ قر اُت کرنے کی ضرورت نہیں اس میں مطلق علم ہے قر اُت خواہ فاتحہ کی ہویا سورة کی اور نماز بھی خواہ جری ہویا سری ہرا یک میں امام کی قر اُت بی مقتدی کے لیے کافی ہے للذا مقتدی کا قر اُت کور کرنا''لاصلو ةلمن لم يقوء بفاتحة الکتاب '' کے تحت نہیں آتا۔

اس روایت کو متعدد طرق سے ذکر کیا گیا ہے جن میں سے چند ایک درج کیے جاتے ہیں تا کہ کی کواعتراض کی کوئی گنجائش نہ رہے:

بِهِ الطريق: "حدثنامالك بن اسمعيل عن حسن بن صالح عن البي الزبير عن جابر رضى الله عنه عن النبي عُلَيْكِ قال كل من كان له امام فقرأته له قرأة"

فائدہ :حسن بن صالح اور ابوالز بیر دونوں میں معاصرت (ہم عصر ہونا) ثابت ہے کیونکہ حسن بن صالح کی ولا دت و ابوالز بیر کی وفات ۱۲۸ھے ہے لبذا معاصرت پر اعتراض وار ذبیس ہوتا۔

تيراطريق: مصنف عبدالرزاق بين الطرح مروى مي عبدالوزاق عن الشورى عن موسلى بن ابى عائشه عن عبدالله بن شدادبن الهاد الليثى قال صلى النبى عَلَيْتُ الظهروالعصر فجعل رجل يقرء خلف النبى عَلَيْتُ ورجل ينهى فلما صلى قال يارسول الله كنت اقرء وكان هذا ينهانى فقال له

ط : مصنف ابن الي شيب من كره القرأة خلف الأمام ، ج: امن عديد ادارة القرآن

يّ : تَذَكِره الحفاظ، ج: امّ : ١١٩، مطبوعه اداره احياء الرّ اث العربي، بيروت

ت : روح المعانى ، ج: ٥،٥ : ١٥ ، مورة الاعراف: ٢٠٠٠

رسول الله عَلَيْكُ من كان له امام فان قرأة الامام له قرأة "

ترجمہ: رسول اللہ ﷺ نے ظہر اورعمری نماز اوا فرمائی تو ایک آدی نبی ﷺ کے چھے قرات کرنے لگا ورایک دوسرا آدی اے قرات ہوں کے لگا، جب اس نے نماز پڑھی تو آت کرتا ہوں اور یہ جھے رو کتا ہے تورسول پڑھی نی قرات کرتا ہوں اور یہ جھے رو کتا ہے تورسول اللہ ﷺ نے فرمایا جس کا امام ہوتو امام کی قرات مقتدی کی قرات ہے۔

چوتها طریق: تاریخ بغدادش بیرصدیث عبرالله بن عمر رضی الله عند سے مروی بخیرانله بن عمر الختلی اخبرنا ابو بعضر محمد بن احمد بن محمد فضاله المروزی اخبر احمد بن علی بن سلمان المروزی اخبرنامحمد بن عبدة اخبرنا خارجة عن ابوب عن نافع عن بن عمر رضی الله عنه قال قال رسول الله علی من کان له امام فقرأة من کان له امام فقرأة "

صحابة كرام كأعمل اورمسلك احناف:

جس نے جتنارسول اللہ ﷺ کے ساتھ زیادہ وفت گزارا ہے اسے اتی ہی زیادہ رشدہ ہدایت اور تعلیم و تربیت حاصل ہوئی ہے اور وہ اسلام کے احکام کے بارے ہی زیادہ جانتا ہے اس لیے اگر کی مسئلہ ہیں انکہ کا اختلاف ہوتو اس میں فیصلہ اس بنیاد پر بھی ہوتا ہے کہ اس بارے ہیں صحابہ کرام کا مسلک اور معمول کیا تھا تو بغضل اللہ تعالی اس رخ سے دیکھا جائے تو بھی احناف کا پلڑ ابھاری ہے علامہ بدارلدین عنی نے لکھا ہے کہ امام کے چیچے قراً تقریباً اس برنگ صحابہ سے ثابت ہے جن میں سے بہت سارے صحابہ کا مسکل تقریباً اس برنگ محابہ سے ثابت ہے جن میں سے بہت سارے صحابہ کرام اس مسئلہ میں بڑے تشد دیتے۔

مل: مصنف عبد الرزاق، باب المقرأة طف الامام، ج:٢٠ ص:٢٣١ رقم: ٢٤٩٧

ن ارخ بغداد،ج: اص :٩٨٠مطبوعه مكتبه سافيد يند منوره

القرأة لليبقى من ١٥٨١٥٤

ت : عدة القارى شرح مح بخارى، ج.٣٠ ص ١٤٠ مطوعه ادارة الطباعة المنيريه، وهق

خلفائے راشدین کاعمل:

حضرت عمر رضى الله عنه كالمسلك:

امام محرر حمد الله عليه في بيان كياكه حفرت عرف مايا "ليت في فم الذى يقوء خلف الامام حجرا" "رجمه: كاش كه جوام كي يحية أت كراس كمنه بيل بهر بول-

حضرت على رضى الله عنه كالمسلك:

امام عبد الرزاق دومرى سند بي بيان كرتے بي "قال على دضى الله عنه من قرء مع الامام فليس على الفطرة"

ترجمہ: حضرت علی رضی الله عنہ نے فرمایا کہ جس مخص نے امام کے ساتھ قر اُت کی تو وہ فطرت پڑئیں ہے۔

حفرت زيد بن ثابت كامسلك:

حفرت عطاابن بیاررض الله عنفر ماتے ہیں کہ حضرت زیدابن ثابت سے بوچھا کیا کیاامام کے پیچھے قرائت کی جاسکتی ہے تو آپ نے فر مایا' لاقراق مع الامام فی شکی'' ترجمہ:امام کے ساتھ قرائت نیں ہے۔ حضرت زید بن ثابت رض اللہ نے فرمایا''من قرء خلف الامام فلاصلو قاله''

ط: مصنف عبد الرزاق، باب القرآة ظف الامام، ج:٢، صنف عبد الرزاق، باب القرآة ظف الامام، ج:٢، من عبد المراق

مد . موطاله مجر، باب القرآة في الصلوة خلف الامام من : ٢- ١٠ المصباح

تا: معنف عبدالرزاق،ج:۲،ص:۱۳۹، كتب اسلامى، بيروت

ي : ١٥ مسلم، إب جود التلاوة، ج: ١٥٠ ١٥٠، قد كي

المطبوعه، مكتبه حقانيه، ملتان

۵ : شرح معانى الآ فار،ج: اعن ١٢٣١، مطبوعه، مكتبه حقائيه ملكان

ترجمہ: جسنے امام کے پیچی قرائت کی اس کی نماز نہیں۔ حضرت عبداللہ ابن مسعود رضی اللہ عند کا مسلک:

حفرت الوواكل رضى الشعنه عمر وى عفر مايا "جاء رجل الى بن مسعود فقال اقرءة خلف، قال انصت فان فى الصلوة شغلاو سيكفيك ذلك ملام،"

ترجمہ: ایک آدمی حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے پاس آیا اس نے کہا کیا امام کے پیچھے قرائت ہے آپ نے فر مایا خاموش رہو بے شک نماز میں اهتعال ہے تو پستہمیں قرائت امام کی طرف سے کافی ہوگا۔

حضرت عبدالله ابن عمر رضى الله عنه كالمسلك:

حطرت تافع رضى الشعندروايت كرتے إلى "ان عبدالله بن عمر رضى الله عند كنان اذاست له هل يقرء احد خلف الامام قال اذاصلى احد كم خلف الامام فحسبه قرءة الامام واذاصلى وحده فليقرء وكان بن عمر رضى الله عنه لا يقرء خلف الامام"

ترجمہ: حضرت عبدالله ابن عمرے جب بیسوال کیاجاتا تھا کہ امام کے پیچھے کوئی نمازی قرائت کرسکتا ہے؟ تو وہ اس کا جواب دیا کرتے تھے کہ جب آدمی امام کی اقتداء کر پچے تو اس کوامام کی قرائت کافی ہے اور جب کوئی اکیلانماز پڑھے تو اسے قرائت کرنی چاہیے اور ابن عمرضی اللہ عندامام کے پیچے قرآت نہیں کرتے تھے۔

اس طرح جملہ محابہ کرام جن میں عشرہ عبادلہ وغیرہ سارے امام کے چیچے قرائت کرنے ہے منع کرتے تھے۔

مل: هم مجمع الزوائد، باب القرآة في الصلوة ،ج:٢،ص: ١٠٠١، ١١١، دارالكتاب العربي ، بيروت مه موطاامام محمد، باب القرأة في الصلوة خلف الامام ،ص: ١٠٠٠ المصباح ما : موطاامام ما لك، ترك القرأة خلف الامام في هاجرفيه ، ١٨ ، قد مي

الخمد للداحناف کے دلائل میں جوروایات ذکر کی ہیں وہ صحیح بھی ہیں اور صریح بھی ہیں جبکہ شوافع کی کوئی دلیل ایسی نہیں جو بیک وقت صحیح بھی ہواور صریح بھی جبکدا کثر روایات ضعیف ہیں جو صحیح روایات ہیں وہ صریح نہیں ہیں وہ منفر دیا امامت پر محمول ہو سکتی ہیں۔ غیر مقلدین سے چند سوالات:

(۱) امام احمد ابن طنبل رحمته الله عليه في ماياكه بم في الل اسلام مين سي كى سينيس سناجويد كهتا موكد جب امام جبرت قرأت كرتام واور مقتذى اس كے پيچية قرأت نه كريا واور مقتذى اس كے پيچية قرأت نه كريا واس كى نماز فاسد موگ ل

لیکن غیرمقلدین نے الل اسلام کی نماز کوباطل کبناشروع کیا ہوا ہے ہی سبنا پ؟

(۲) قرآن پاک میں جب صریح حکم موجود ہے 'وا ذاقسوی السقسوان فاست معواله وانصتو العلکم تر حمون ''لعنی جب (نماز باجماعت میں امام ہے) قرآن پڑھا جائے تو (اے مقتدیو) تم توجہ کرواور خاموش رہوتا کہ تم پراللہ کی رحمیں نازل ہول۔

ا مام احمد ابن صبل رحمته الشهطيه فرماتے ہيں کہ لوگوں کا اجماع ہے کہ بيآيت نماز کے متعلق نازل ہوئی ملے۔

و غيرمقلدين حضرات اس آيت كوكس بناء پنجيس مانة؟

(٣)رسول الله علية في جب نماز باجماعت كاطريقه كمايا توفر مايا "واذا قوء ملا مستوا" بيمديث الومولى اشعرى سے اور حضرت الو بريره خضرت عمر ، حضرت عثمان ،

مل : مغنی این قد امر ، ج: ایس ۲۰۲ مطبوعه وارالفكر ، بیروت

ت المع مفى اين قدام، ج: ام ع: ١٠٥٠ مطبوعه، دار الفكر ، بيروت

الم فاوى ابن تيميه عن ٢٠٠٥م مطبوعه وارالجليل ميروت

تا: مسلم،ج: المن الم المطبوع، قد عي

ي : ابن ماجه من الا بمطبوعه قد يي

حفرت علی ،حفرت عیواللداین مسعود ،حفرت انس ،حفرت زید بن اسلم ،اور حفرت زبری
رضی الله عنهم سے مروی ہے تو پھر غیر مقلدین حفرات کس بناء پراس روایت کوئیس مانتے ؟

(۳) غیر مقلدین کہیں بھی کوئی ایک صحیح حدیث دکھا دیں کہ حضور علی نے فرمایا
ہوکہ امام کی قرائت مقدّی کے لیے ہرگز نہیں اور وہ روایت نہ کورہ کے بعد کی ہوتو بھی نہیں
دکھا کیس کے تو پھراتی ضد کیوں؟

(۵) غیرمقلدین سے جب واذاقری القرآن فاستمعواله وانصتوا"کا جواب نه بناتواس کاردکرنے کے لیے بیکہنا شروع کردیا کہ (نعوذ باللہ) فاتحۃ آن نہیں ہے۔ حالائکہ دوکوئی بھی ایسا قرآن نہیں دکھا سکتے جس میں فاتحہ نہ ہوالحمد للہ ہم بخاری سے دکھا کیں گئے کہ فاتحۃ قرآن ہے اور وہ کوئی ایک حدیث بھی ایمی نہیں پیش کر سکتے جس میں رسول اللہ علی نے نے فر مایا ہوکہ فاتحۃ قرآن نہیں ہتو آئی ضداور امت کے اعدا منظر یکار فرما ہے؟

### آمين آسته

جب ثما زيم سورة فاتح پرهي جائة و 'غيسر الم خُضُوبِ عَلَيْهِمُ وَ لَا الصَّالِّينَ ''ك بعدا مِن كَهَا سنت ب-جيرا ك حضرت ابو بريره رضى الشعند وايت كرت بيل 'ان رسول الله مَلْ الله قسال اذا قسال الامسام غَيسر الم مُعُضُوبِ عَلَيْهِمُ وَ لَا الصَّالِينَ فقولو المين فمن وافق قوله قول الملئكة غفوله ما تقدم من ذبه ''

ترجمہ: رسول الله علیہ نے فرمایا کہ جب امام 'غَیْر الْسَمَعُ صُوبِ عَلَیْهِمُ وَ لاالصَّالَیْنَ '' کہتوتم (مقتدی) آمین کہا کروپس جس آدمی کی آمین فرشتوں کی آمین کے موافق ہوجائے اس کے تمام گناہ معاف کردیے جائیں گے۔

ائمہ اربعہ کا اس بارے میں اختلاف ہے کہ آمین بلند آواز سے کہی جائے یا آہتہ آواز میں، امام اعظم کے نزویک اور امام مالک کے عقار فد جب کے مطابق آمین آجتہ کہنا مستحب ہے اور امام شافعی کے نزدیک بلند آواز سے آمین کہنا مستحب ہے اور امام شافعی کے نزدیک بلند آواز سے آمین کہنا مستحب ہے اور امام احمد بن حقیل کے نزدیک جبری نمازوں میں امام اور مقتدی دونوں بلند آوازوں سے آمین کہیں اور سری نمازوں میں آجتہ، مزید تفصیل کے لیے حد لیة اولین ص: ۸۸، اکمال المعلم، ج:۲، ص: ۱۲۷ سے ۱۲۷ بیروت، شرح صحیح مسلم لنووی ج:۱، ص: ۲ کا اور المغنی لابن قد امر حنبلی، ج:۱، ص: ۲ کا اور المغنی لابن قد امر حنبلی، ج:۱، ص: ۲ کا اور المغنی لابن

احادیث میں دونوں طریقے تابت ہوئے ہیں تو اس میں بیہ ہوسکتا ہے کہ رسول اللہ علی نے ابتداء اسلام میں لوگوں کو سکھانے کے لیے بلندآ واز ہے آمین کبی کہ اس طرح کہا کروا در بعد میں آ ہت آمین کبی۔

آمین آستہ کہنے کے دلائل: پہلی دلیل:

حضرت وائل بن جررض الشعندى روايت بكر صلى بنارسول الله عليه

مل المعنف عَيْرِ المَعُضُونِ عَلَيْهِمُ وَلَا الصَّآلِيْنَ قال امين واحقى به صوته "
ترجم: بمين رسول الله عَلَيَّة فِي مَارْ رِرُ حالَى جب آپ فَ ' غَيْرِ الْمَعُضُوبِ
عَلَيْهِمُ وَلَا الصَّآلِيُّنَ " رُرُ حالَة المِن كَى اورا مِن كَى وقت آ واز لوشيده كردى ـ
اس مديث كِتمام راوى لَقَد بِين امام حاكم فِي فرما يا كه يرحد يث مِن الا مناد ب ـ
وومرى وليل:

امام زمزى روايت كرتے ہيں،

"عن علقمه بن وائل رضى الله عنه عن ابيه ان النبي مَالَيْهُ قرء عَيْرِ المَغُضُوبِ عَلَيْهِمُ وَلَا الطَّ آلِيُنَ فقال امين وخفض بهاصوته"

ر جمد: حطرت علقمہ بن وائل اپناپ سے روایت کرتے ہیں کہ نی کریم علقہ فی الم معلقہ فی کریم علقہ فی کریم علقہ فی رکھ میں کا الفی آئین "پڑھااور آ ستما مین کی۔ میسری دلیل:

امام بخاری والی جوروایت شروع مین نقل کی ہاس میں فرشتوں کی امین سے موافقت کا حکم ہوافقت اس وقت ہوگ موافقت کا حکم ہوافقت اس وقت ہوگ جب آمین آ ہت کہی جائے۔

حضرت عمر اور حضرت على المرتضى رضى الله عنهما تعوذ وتسميه اورآ بين بيس آواز بلند نبيس كرتے تھے۔

آین او نجی آواز ہے کہنایا آہتہ کہنا صرف متحب ہے اس کو لے کرامت کے اندرانتشار پھیلا ناعقل مندلوگوں کا کامنہیں ہے۔

غيرمقلدين حضرات كى كتابين ،صلوة الرسول ،مصنفه حكيم صادق سيالكوني ، هيقة

مل : منداحم، ج: ٣٠ من ١١١، مطبوعه، كمتب اسلامي ، بيروت

ي : ترفدى، ايواب الصلوة، باب ماجاء في التايين، ج: ايس: ١٢٠ ، مكتبر رحمانيد

تا: شرح معانى الآفار (طحاوى)،ج:١٥٠:١٠٠ مكتبة تقانيه

الفقد، مصنغه مولوی یوسف ج پوری، اور المحدیث کے امتیازی مسائل اور ان کے علاوہ وگرکتب کے اعدار اکتر، محدثین اور مصنفین پر بہتان بازی اور جموث کی ایک قطار با عرصی مولکی ہے گئی مسائل ایسے بیں کہ ان کا حوالہ بخاری، مسلم، اور هدایة سے دیا ہے حالا نکہ وہ مسائل ان کتب کے اعدر موجود نہیں بیں ان کی نشاندہی کی اور موقع یرکی جائے گی (انشاء اللہ تعالیٰ)

# رفع بدين ( دونول باتھوں کا اٹھانا )

نماز کے اندرتح یمہ کے وقت کانوں تک ہاتھوں کو اٹھانا بالا تفاق سنت ہے اس طرح سجدوں اور ان سے اٹھے وقت ہاتھوں کو نہ اٹھانا بالا تفاق سنت ہے ۔ کیونکہ اس میں دونوں وقت اس سے اٹھے ہوئے رفع یہ بین کے بارے میں اختلاف ہے۔ کیونکہ اس میں دونوں طرح کی اجاد یث موجود ہیں امام شافعی اور امام احمد بن خبل رحمته الله علیجاد ونوں جگہوں میں رفع یہ بین کرنے کے قائل ہیں اور امام اعظم ابو حنیفہ اور امام مالک رحمته الله علیجا ان دو مقامات پر رفع یہ بین نہ کرنے کے قائل ہیں، ائمہ کا بیا اختلاف محض افضلیت اور عدم افضلیت اور عدم افضلیت میں ہے، جائز نا جائز ہیں نہیں ہے۔

چونکدر فع یدین اورترک رفع یدین دونوں کے بارے میں روایات موجود ہیں۔
ان کی تفصیل سے پہلے یہاں وہ امور ذکر کیے جاتے ہیں جو کہ مفتی اعظم پاکتان، استاذی
المکرّم جناب مفتی محرعبدالعلیم سیالوی صاحب مرظلہ العالی نے اپنی عظیم کتاب "نماز کے
مسائل" کے اندر ذکر کیے ہیں کیونکہ ان کو بچھنے سے مسئلہ بچھنے ہیں آسانی ہوگی۔

(۱) جس طرح احکام شرعیه اوامرنوای حسب ضرورت اور وقی مسلحت کے پیش نظر بدلتے رہے ای طرح نماز میں بھی مختلف تغیر و تبدل مسلحاً اور حکمتاً رویذ بر ہوئے جس طرح پہلے بیت المقدس قبلہ تھااور بعد میں بیت اللہ ،نماز میں گفتگو کا کیا جانا ، پھر اسے منسوخ کیا جانا۔

(۲) ایک بی مضمون کی صدیث مختلف طرق نے نبی علی ہے منقول ہوتو ضروری ہے کہ ان مختلف روایات کو آپس میں تو فیق دیں تا کہ اختلاف ندرہ یا تو ان احادیث کو مختلف مواقع پرمحمول کریں تا کہ اختلاف جا تارہ یا پھر صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم کے ممل کو دیکھیں تا کہ دائج ،مرجوح کا پید چل سکے۔

(٣) محابة كرام كاكسي مسئله رعمل كرناء عموماً فقهاء صحابة كا اورخصوصاً خلفائ

راشدین رضوان الدعلیم اجمعین کامیرظا ہر کرتا ہے کہ ان کے عمل کے خلاف والی روایت یا تو ضعیف ہے یا اس کا حکم منسوخ ہوچکا ہے۔

(٣) ائم جمہدین کا کسی روایت کو احکام کے لیے ماخذینا تا اس روایت کی صحت کی نشانی ہے، نیز ائم حدیث کا دور تو ائم فقہائے اربعہ کے زمانے کے بہت بعد کا ہے۔
خصوصاً امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ صرف دو واسطوں سے حدیث شریف کو سرکار دو عالم عقائقہ سے لیتے ہیں جن کے صحافی اور تابعی ہونے کی دجہ سے ان کے ثقہ ہونے پرخود ارشاد مصطفوی ''اصحابی کلھم عدول ''شاہہہا گرضعیف راوی ہوا بھی تو بعد کو۔
مصطفوی ''اصحابی کلھم عدول ''شاہہہا گرضعیف راوی ہوا بھی تو بعد کو۔
(۵) جرح اور تعدیل میں تعارض کی صورت میں تعدیل کو ترجیح ہوگ۔
(۲) احادیث کے محمح ثابت ہونے پرقلت طرق اور کشرت طرق کا ایک ہی جیسا تھم ہوگا کسی کو متعددہ طرق کی وجہ سے ترجیح حاصل نہ ہوگی۔

(۷) حدیث مضطرب، جہاں سندومتن میں کمی بیشی ملے دہاں تو قف ہوگاحتی کہ

اصل طاہر ہوجائے۔

رفع بدین شکرنے والوں کے دلائل: پہلی دلیل:

حفرت عبدالله ابن معوورضى الله عنه كى روايت بجس كواكثر اصحاب سنن نے روايت كيا۔ وه يہ بحث عند الله عند الله على الله على

ط: اید ترزی، ایواب الصلوق، باب رفع الیدین عندالرکوع، ج: ایمن: ۱۲۱، رجمانیه که ایودادَد، کتاب الصلوق، باب من لم یذ کرالردفع عندالرکوع، ج: ایمن: ۱۱۸، رحمانیه که طحاوی، ج: ایمن: ۱۲۱، مطبوعه، مکتبه تقانیه

ایمن طحاوی، ج: ایمن: ۱۲۲، مطبوعه، مکتبه تقانیه
مصنف این الی شیب، ج: ایمن: ۲۳۲، مطبوعه ادارة القرآن کراچی ۲۰۳۱ه

الم مصنف عبدالرزاق، ج:٢، ص: ١١، مطبوع كتب اسلاى بيروت ١٣٩٠ه.

الم مجمع الزوائد،ج:٢٠من:١٠ مطبوعددارالكتاب العربي بيروت٢٠٠١ه

☆ سنن نسائی، کتاب الافتتاح، باب الرصة فی ترک ذیک، ج:۱، ص:۱۲ ا، رحانیه

ترجمہ: حضرت علقمہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت عبداللہ ابن مسعود نے کہا کیا میں تم کورسول اللہ عظافہ کی نماز نہ پڑھاؤں؟ پھرانہوں نے نماز پڑھائی اور ضرف پہلی بار رفع یدین کیا۔

اس مدیث پر جتنے اعتراضات کیے گئے ہیں وہ لغواور بے بنیاد ہیں اس لیے اس مدیث کوابن حزم نے مجھ قرار دیا اور تر مذی نے کہاں کہ بیر مدیث حسن ہے۔

بدروایت مند ابوحنیفہ کے اندر ان الفاظ میں موجود ہے۔ اعتراضات امام صاحب کے بعد پیداہوئے ہیں۔

"أن رسول الله عَلَيْكَ الله عَلَيْكَ الله الاعتدافتتاح الصلوة والايعود لشيء من ذلك"

ترجمہ: بےشک رسول اللہ عظیم تھی میر تح مید کے علاوہ رفع یدین نہ کرتے تھے۔ امام دار قطنی روایت کرتے ہیں۔

"عن علقمة عن عبدالله بن مسعود قال صليت مع النبي عليه ومع ابني عليه ومع عمر رضى الله عنهمافلم يرفعو اليديهم الاعندالتكبيرة الاولى فى افتتاح الصلوة"

ترجمہ: علقہ کہتے ہیں کہ حضرت عبداللہ ابن مسعود نے کہا کہ میں نے نبی کریم علی ،حضرت ابو بکراور حضرت عمر رضی اللہ عنہما کے ساتھ ٹماز پڑھی سیسب ٹماز کے شروع میں صرف پہلی بجسیر کے وقت رفع یدین کرتے تھے۔

حضرت عبدالله ابن مسعود رضى الله عنه كى روايت كوا كثر علماء محدثين في صحيح قرار

ط: مندابوطيفه (الم اعظم) كتاب العلوة عن ٥٠، رحمانيد

م : الله سنن دارقطني ، ج: اص : ٢٩٥ ، مطبوعة شرالسنه ملتان

🖈 سن بيهني ، ج: ٢ ، ص: ٩ ٤ ، مطبوعه بشرالسنه ، ملتان

الروائد،ج على الروائد، ج ٢٠ ص : ١٠ مطبوعه وارلكاب العربي ميروت

الم نصب الرابي ج: ايم : ١٩٩١ مطبوع مجل علمي سورت ، حدد

دیا ہے اور اس روایت کواشنے محدثین نے نقل کیا ہے کہ اس کی سندیں امام بخاری و مسلم کے معیار کے مطابق ہیں لہٰڈاان میں ضعف کا کوئی شائبہنیں ہے۔ اس کے باوجود بھی اگر کوئی اسے ضعیف کہے تو بیصرف بغض و فساد کی بنا پرایسا کرےگا۔ اسے ضعیف کہے تو بیصرف بغض و فساد کی بنا پرایسا کرےگا۔ دوسری دلیل:

حفرت براءابن عازب کی روایت ہے جے مختلف محدثین نے اپنی اپنی سندول سے ذکر کیا ہے، 'عسن البسراء بن عازب ان رسول الله مُلَائِلُهُ کان اذا افت ح الصلوة رفع یدیه الی قریب من اذنیه ثم لایعود''

ترجمہ: حضرت براء ابن عازب سے روایت ہے کہ رسول اللہ عظافہ جب نماز شروع کرتے تو دونوں ہاتھوں کواس قدر بلند کرتے کہ وہ کا نوں کے برابر ہوجاتے پھر رفع یدین نہ کرتے۔

امام ابوداؤد نے اس روایت کو تین طرق سے ذکر کیا ہے ان میں سے تیسر سے طرق میں ایک راوی میں ایک راوی میں ایک لیل ضعیف ہیں جبکہ پہلی دوسندوں کے تمام راوی ثقة ہیں۔

تيسري دليل:

حفرت عبدالله ابن عباس من الله عند كى روايت بي عن النبى مالية قال الاترفع الايدى الافى سبع مواطن حين يفتتح المصلوة وحين يدخل المسجد المحرام فينظر الى بيت الله وحين يقوم على الصفا والمروة

ط: ابوداؤد، كتاب الصلوة ، باب من لم يذكر الرفع عندالركوع ، ج: ام بي: ۱۸، دتمانيه المنه طحادي ، باب الكيلِركوع والكيلِسجو دوالرفع من الركوع هل مع ذلك رفع ام لا ، ج: ام بي: ۱۶۳، مكتبه حقائيه ملتان المنه مصنف اين الي شيب باب من كان مرفع يدبي في اول تكبيره فم لا يعود ، ج: ام به ۲۳۳ مسئو المنه واقطني ، باب ذكر الكبيرور فع اليدين عند المافتتاح والركوع والرفع عندوا فتلًا فات لروايات ، ج: ام بي: ۱۰

مل ما والموقفين وحين يرمى الجمرة"

ترجمہ: رسول الله علیہ ہے روایت کی ہے کہ آپ علیہ نے فر مایا کہ سات مقامات کے علاوہ رفع یدین نہ کیا جائے ، تجمیر تج یمہ، بیت الله میں داخل ہوتے وقت، صفاء مروہ، عرفہ کے دن، مز دلفہ میں، شیطان کو کنگریاں مارنے کے وقت۔

اس روایت ہے بھی واضح ہوگیا کہ رکوع میں جاتے ہوئے اورا تھتے ہوئے رفع یدین منسوخ ہے، اس روایت پراعتراض کے مفتی اعظم پاکتان حضرت استاذی المکرّم جناب مفتی محمد عبدالعلیم سیالوی صاحب مدظلہتے ''نماز کے مسائل' میں (ص:۱۱۳،۱۱۳،۱۱۰) مرتل جوابات ویئے ہیں۔

چوهی دلیل:

حفرت جابرابن مره رضى الله عندى روايت ب جے امام سلم نے اپنى سند ك ساتھ روايت كيا " فقال مالى اواكم وافعى ساتھ روايت كيا " فقال مالى اواكم وافعى ايديكم كانها اذناب خيل شمس اسكنوافى الصلوة "

ترجمہ: جاہر بن سمرہ نے فرمایا کدرسول اللہ عظافہ ہمارے پاس تشریف لائے (ہمیں رفع یدین کرتے دیکھ کر) فرمایا کیا ہے کہ میں تہمیں اس طرح رفع یدین کرتے ہوئے دیکھا ہوں جیے سرکش گھوڑے دہیں ہلاتے ہیں، نماز میں سکون اختیار کرو،

ما : ﴿ مِهِمْ الكبيرِللطبر انى ، باب ذكر الكبرور فع اليدين عند الافتتاح والركوع والرفع منه واختلا فات الروايات، ج: امن: • اا، المطبع الفارو تى ، د على

﴾ مصنف این انی شیبه باب من کان برفع پدیدنی اول تعبیرة ثم لا یعودج: امس: ۳۳۷، ۳۳۷، القرآن اکیڈی بخت الزوائد، باب رفع الیدین فی المصلوق، ج: ۴۲، ص: ۱۰۳، ۱۰۳، وارالکتاب العربی، بیروت

ع: المرسلم، كتاب الصلوة، باب الامر بالسكون في الصلوة والتي عن الاشارة باليدور فعجا عندالسلام، ج: ١،٩٠١. مع ما

يدسنن سائى ،كتاب السهو ، باب السلام بالايدى في الصلوة ، ج: ١٩٠٠ ٢٠ ١ ، رجمانيد

#### اعتراض:

امام بخاری اور ابن جرعسقلانی رحمته الله علیها فرماتے ہیں کہ یہ صدیث سلام پھیرنے کے وقت رفع یدین کے متعلق ہے، عام رفع یدین کی ممانعت کے لیے نہیں ہے اگر عام رفع یدین کی ممانعت پر محمول کریں تو یہ ممانعت تکبیر تحریم، رفع فی الوتر اور عیدین کی تحبیر ول کے رفع کو بھی منع کرے گی، الہذا یہ ممانعت خاص رفع یدین (یعنی سلام کے وقت) کی ہے ہر رفع یدین کی نہیں ہے اس کی تائید مسلم شریف کی ایک دوسری روایت (جو کہ حضرت جابرابن سمرہ ہی کی ہے ہوتی ہے۔

"عن عبيدالله ابن القبطيه عن جابر بن سمرة قال كنااذا صلينا مع رسول الله عليكم ورحمة الله السلام عليكم و رحمة الله السلام عليكم و رحمة الله واشار بيده الى الجانبين فقال رسول الله عليه على ماتؤمون بايديكم كانها اذنباب خيل شمس انما يكفى احد كم ان يضع يده على فخذة ثم يسلم على اخيه من على يمينه وشماله"

مرجمہ: عبیداللہ ابن قبطیہ نے جابر ابن سمرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کیا کہ ہم رسول اللہ علی اللہ علی اللہ کہتے اور مسول اللہ علی اللہ علی اللہ کہتے اور ہاتھوں کو ہاتھوں کے اشارہ کرتے اس پر رسول اللہ علیہ نے فر مایا تم اپنے ہاتھوں کو ایسے کیوں ہلاتے ہو جیسے مست گھوڑں کی دہیں ہتی ہیں۔ تمہارے لیے اتنا ہی کافی ہے کہ تمہارے ہاتھوں اور تم اپنے بھائی کی طرف دائیں یا کیں سلام پھیرو۔

جواب:

تکبیرتر بید کے وقت رفع یدین اورعیدین کے رفع یدین کواس ممانعت کی زدمیں لا نا درست نہیں ہے کوئکہ تر بیر کن نماز نہیں بلکہ شرط ہے جو کہ نماز کے خارج اور لا زم ہے تو خارج صلوۃ ہونے کی وجہ سے بیاس ممانعت کی زدمین نہیں آتا اس لیے کہ ممانعت اس رفع طارح صلوۃ ہونے کی وجہ سے بیاس ممانعت کی زدمین نہیں آتا اس لیے کہ ممانعت اس رفع طارح صلوۃ ہونے کی وجہ سے بیاس ممانعت کی زدمین نہیں آتا ہوں کی وجہ سے بیاس ممانعت کی زدمین نہیں آتا ہوں کی وجہ سے میاس مانعت کی زدمین نہیں آتا ہوں کی وجہ سے میاس مانعت کی زدمین المعادۃ ، جنام المع

یدین کی ہے جونماز کے اندر ہو۔ رہاوتر وں اور عیدین کا رفع یدین تو وہ اختلافی مسلم ہی نہیں ہے وہ انتقاف مسلم ہی نہیں ہے وہ اس اختلاف سے خارج ہے رفع یدین کی ممانعت صرف پانچے وقتی نمازوں میں رکوع میں جاتے ہوئے اورا محصے وقت کے رفع میں ہے۔

ابن قبطیہ اور تمیم ابن طرفہ نے جوروایت حضرت جابرابن سمرہ رضی اللہ عنہ سے نقل کی ہے یہ دونوں الگ الگ واقعات ہیں، ابن قبطیہ کی روایت میں خاص رفع یدین (عندالسلام) کی ممانعت ہے جبکہ ابن طرفہ کی روایت میں عام رفع یدین کی ممانعت ہے، اس کی تائیداس ہے بھی ہوتی ہے کہ ان دونوں روا تحول کے راوی الگ الگ ہیں اور اس طرح اکثر ہوتا ہے کہ ایک صحافی ہے الگ الگ مسائل کے متعلق کئی روایات مروی ہوتی طرح اکثر ہوتا ہے کہ ایک صحافی ہوتے ہیں۔

دومرایہ ہے کہ ابن طرفہ کی روایت میں 'اسکنو افی الصلوة ''کاجملہ مروی ہے جبکہ ابن قبطیہ کی روایت میں بنہیں ہے۔ یہ اس بات کی ولیل ہے کہ یہ تھم نماز کے درمیانی رفع یدین کی ممانعت کا ہے سلام کے وقت کے رفع یدین سے متعلق نہیں کیونکہ سلام کے وقت جو گل کیا جائے وہ خروج من الصلوة کا عمل ہے اسے فی الصلوة نہیں کہا جاتا اس کی ممانعت اس طرح کرنی جا ہے تھی کہ سلام کے وقت رفع یدین نہ کروتو یہ اس بات کی دلیل ہے کہ یہ دونوں الگ الگ واقعات ہیں۔

ای طرح ان کے سیاق و مباق ہے بھی یہی معلوم ہوتا ہے کہ بید دونوں روایتیں ایک بی بی معلوم ہوتا ہے کہ بید دونوں روایتیں ایک بی بیسی سال اللہ علیہ کے ابن قبطیہ کی روایت میں دیہے کہ ہم رسول اللہ علیہ ورحمة اللہ کہتے اور ہاتھ کا اشارہ بھی کرتے جبکہ ابن طرفہ کی روایت میں ہے کہ رسول اللہ علیہ ہمارے پاس ایسے وقت میں تشریف لائے کہ ہم نماز میں رفع میں تریف لائے کہ ہم نماز میں رفع میں ترین کررہے تھے تو آپ نے منع فر مایا اور نماز میں سکون اختیار کرنے کا تھم ویا۔

ان دلائل سے پتہ چلا کہ بیدونوں مختلف واقعات ہیں دونوں کوایک ہی شار کرکے بیکہنا کہ بیم مانعت سلام کے وقت رفع یدین کی ہے سراسر باطل ہے۔

يانچوس دليل:

حفرت عباداین زبیر کی روایت ہے جے این چر رحمہ اللہ تعالی نے "الدرایة فی تخ ت احادیث الحد الية " من نقل كميا ہے -

"عن عبادبن الزبيران رسول الله عليه كان اذا افتتح الصلوة رفع يديه في اول الصلوة ثم لم يرفعها في شيء حتى يفرغ"

ترجمہ: حضرت عباد ابن زبیر سے مروی ہے کہ رسول اللہ عَلَیْ نماز شروع فرماتے تو رفع یدین شرکتے۔ فرماتے تو رفع یدین شرکتے۔ اس حدیث کے تمام راوی ثقد ہیں اگر چہ بیم سل ہے لیکن جمہور کے نزد یک ثقتہ راویوں اور قردن ثلثہ کی مراسل قابل جمت ہیں۔ لہذا تحض مرسل ہونے کی بناء پر اس حدیث یرکوئی اعتراض نہیں کیا جا سکتا۔

آ ثار صحابه اوراحناف كامسلك:

ا حادیث مرفوعہ کے علاوہ احناف کے مسلک کی تائید بے شار صحابہ اور تابعین کے آثار سے بھی ہوتی ہے۔

حضرت عمراورترک رفع پدین:

حضرت اسود سے مروی ہے۔ 'قال رأیت عمر بن الخطاب رضی الله عنه يرفع يديه في اول تكبيرة ثم لايعود''

ترجمہ: حفرت اسود نے فر مایا کہ میں نے حفرت عمرابن خطاب رضی اللہ عنہ کو دیکھا کہ انہوں نے نماز کے شروع میں رفع یدین کیا دوبار مٹیس کیا۔

اس مدیث کے تمام راوی ثقہ ہیں اور وہ بخاری وسلم کے رجال ہیں حافظ ابن حجر رحمة الله علیہ نے الدرایة فی تخ تا احادیث الحد ایة میں لکھا کہ اس مدیث کے تمام

مل : نصب الرابيه ج: ابس: ٢٠١٠ ، خلافيات يم عي من: ١١٠

ي : ابه طحادي، كتأب الصلوة، باب الكبير للركوع والتمبير للحجد دوالرفع من الركوع، ج: ابس: ١٦٣، مكتبه تقانيد المجدد عند المرادع عند المرادع عند المرادع عند المرادع المر

رجال تقدين-

حضرت على المرتضى اورترك رفع يدين:

"عن عاصم ابن كليب عن ابيه ان عليا كان يرفع يديه في اول تكبيرة من الصلوة ثم لايرفع بعد"

ترجمہ: عاصم ابن کلیب اپنے والد کلیب سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ تجمیر تحریم یدین نہ کرتے۔ رضی اللہ عنہ تجمیر تحریم یدین نہ کرتے۔ علامہ بدرالدین عینی ، حافظ ابن مجر اور حافظ زیلعی نے لکھا ہے کہ اس حدیث کے رجال ثقہ ہیں۔

حضرت عبداللدابن مسعودرضي الله عنه اورترك رفع يدين:

"عن ابراهيم النخعى قال كان عبدالله بن مسعود لايرفع يديه في ما الصلوة الافي الافتتاح"

ترجمہ: حضرت ابراہیم نخی رحمۃ اللہ علیہ ہے مروی ہے کہ حضرت عبداللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہ بیس کرتے تھے۔ مسعود رضی اللہ عنہ بیس کرتے تھے۔ حضرت عبداللہ ابن عمر اور ترک رفع پدین: جن کی روایت کودلیل بنا کر رفع پدین کے قاتلین بڑا تا ذکرتے ہیں ان کا اپناعمل جن کی روایت کودلیل بنا کر رفع پدین کے قاتلین بڑا تا ذکرتے ہیں ان کا اپناعمل

من می روایت اوو یک بنا کررے یدین کے قاصی بڑا کا زکر کے جین ان کا اپنا کر ترک رفع یدین تھا۔

"عن مجاهد قال صليت خلف بن عمر فلم يكن يرفع يديه الافي

ما : المنه طحاوی ، كتاب الصلوة ، باب الكبير للركوع والكبير لليجو دوالرفع من الركوع ، ج: امن : ١٦٣ مكتب تقانيه المنه مصنف ابن ابي شيب باب من كان برفع يدبي في اول يحبيرة فم لا يعود ، ح: امن : ١٦٣ ، ادارة القرآن ع : المنه طحاوی ، كتاب الصلوة ، باب الكبير للركوع والمكبير لليجو دوالرفع من الركوع ، ح: امن : ١٦٣ مكتب تقانيه المنه مصنف ابن ابي شيب ، باب من كان برفع يدبي في اول يجميرة فم لا يعود ، ح: المن ٢٣٣ ، إدارة القرآن المنه مصنف عبد الرزاق ، باب يحميرة الافتتاح ورفع اليدين ، ح: ٢ من : ١٥ من : ١٥ مكتب اسلامي

التكبيرة الاولى من الصلوة "

تر جمہ: حضرت مجاہد ہے مروی ہے کہ بیس نے عبداللہ ابن عمر کے بیتھیے نماز پڑھی تو ان کو تکبیر تحریمہ کے علاوہ رفع یدین کرتے ہوئے نہیں دیکھا۔

اس مدیث کرجال بخاری کرجال بی تمام نفته بین-

حفرت مجاہد، حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ کے ترک رفع یدین کاعمل نقل کرتے ہیں اور طاؤس حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہا کے رفع یدین عندالرکوع، عندالرفع کاعمل نقل کرتے ہیں۔ اس میں امام طحاوی نے اس طرح تظیق وی ہے۔ حضرت ابن عمر شروع میں رفع یدین کرتے ہوں گے لیکن جب انہیں رفع یدین کے ننخ کاعلم ہو گیا تو انہوں نے دفع یدین کو چوڑ دیا۔ ای طرح امام بیقی نے (خلافیات، ج: امس: ۲۱۰) میں حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہا کی روایت نقل کی ہے جس سے واضح ہے کہ رسول اللہ علی تجمیر تحریمہ کے بعد رفع یدین نہیں کرتے تھے۔

خلاصہ بیہ ہے کہ حضرت صدیق اکبر، حضرت عمر، حضرت علی المرتضی، حضرت عبد اللہ ابن مسعود، رضوان اللہ علیہ ما جمعین جو کہ تمام صحاب میں سے سب سے زیادہ فقیہہ ہیں ترک رفع یدین نہ کرنا افضل ہے۔ رفع یدین نہ کرنا افضل ہے۔ رفع یدین کہ درفع یدین کہ درفع یدین کرنا وقع یدین کرنے والوں کے دلائل:

قائلین رفع پرین کی سب سے بڑی اور عمدہ دلیل حضرت عبداللہ ابن عمر رضی اللہ عنی روایت ہے۔ قال رأیت النبی علیہ افتتح التکبیر فی الصلوة فرفع بدیه حین یکبر حتی یجعلهما حذو منکبیه واذا کبرللرکوع فعل مثله واذاقال سمع الله لمن حمدہ فعل مثله ولا یفعل ذلک حین یسجد ولاحین یرفع

ط : المح طحاوى ، كتاب الصلوة ، باب التميير للركوع والتميير للنحو دوالرفع من الركوع ، ج: ١٩٠ ما ١٦٣ مكتبه حقائيد من المح مصنف ابن الى شيبه ، باب من كان برفع يديد في اول تكبيرة ثم الا يعود ، ج: ١٩٠ من ١٩٣٧ ، ادارة القرآن

رأسه عن السجود"

ترجمہ: حصرت عبداللہ ابن عمرضی اللہ عنهانے فرمایا کہ میں نے بی عظا کہ وہ یکھا جب آپ نماز شروع فرمات تو تعلیم ترخ یمہ کہتے ہوئے اپنے دونوں ہاتھوں کو بلند کرتے ہیاں تک کدونوں ہاتھوں کو کند حوں تک لے جاتے اور رکوع کی تبییر کے وقت بھی ایسا ہی کرتے ، جب ''سم اللہ لن حمہ '' کہتے تو بھی رفع یدین کرتے اور بجدہ کرتے وقت اور بجدہ سے اللہ من حمہ ن کہتے تو بھی رفع یدین کرتے اور بجدہ کرتے وقت اور بجدہ سے اللہ من شرتے۔

اس مدیث کی صحت میں کی کوکن شک وشر نہیں ہے۔ اس پر عمل نہ کرنے کی وجہ سے کہ دھنرت عبد اللہ ابن عمر کی روایات میں تعارض ہے کہ ان میں سے کسی ایک کوتر جے ویتا مشکل ہے موائے اس کے کہ رفع یدین کوتر ک کردیا جائے بیر روایت چھ طریقوں سے

- بهلاطريق:

حفرت عابدی روایت گذری کرحفرت این عمرصرف تجیرتم یمد کے وقت رفع یدین کرتے اس سے صاف واضح ہوتا ہے کہ آپ کے پاس اس مسلم یس کوئی مرفوع مدیث ضرورہوگ جس گیمنا پرآپ نے ایبا کیا ہے، اس کی تا تیرائن عمرض الله عن عبدالله بن روایت کیا ہے۔ ''عن سالم عن عبدالله بن عمرقال رأیت رسول الله علی المالات المالات المالات واذا اراد ان یو کع وبعد مایرفع رأسه من الرکوع فلایوفع و لابین السجدتین''

مل : هذه بخارى، كتاب الا ذان، باب رفع اليدين اذا كبرواذ ارتفع واذار فع من : امس : ۱۰ ا، قد كي هله بخارى، كتاب الصلوق ، باب رفع اليدين مذوا كمتكبين مع تحبيرة الاحرام الخ ، ج : امس : ۱۲۸ هم سنن نبائي ، كتاب الافتتاح ، باب رفع اليدين للركوع حذوا كمتكبين ، ج : امس : ۱۵۸ ، رحمانيه ايودا كود ، كتاب الصلوق ، باب رفع اليدين ، ج : امس : ۱۲۰ ، رحمانيه اين ماج ، كتاب الصلوق ، باب رفع اليدين اذار فع رأسه من الركوع ، ص : ۱۲ ، قد كي على منه حيدى ، ج : منه حيدى ، ج : منه حيدى ، ج : ۲ ، ص : ۲۵ ، مالم الكتب ، بيروت

ترجمہ: حضرت عبداللہ ابن عمر روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ اللہ علی نماز کے شروع کے وقت اور رکوع کے بعد رفع سے در فع یدین کرتے اور رکوع کے وقت اور رکوع کے بعد رفع یدین کرتے تھے۔ یدین ہیں کرتے تھے۔ یدین ہیں کرتے تھے۔ ووسرا طریق:

مؤطاامام ما لك كاندرحفرت ابن عمرت ايك مرفوع صديث منقول ب'ان رسول الله عليه كان اذا افتت المصلوة رفع يديه حذو منكبيه واذا رفع رأسه من الركوع رفعهما كذلك ايضاً"

ترجمہ: رسول الله عظم جب نماز شروع كرتے تو دونوں ہاتھ كندھوں تك الله علمات الله علمات الله علمات الله الله علمات الله علمات الله علمات الله الله علمات الل

اس روایت میں صرف دومر تبدر فع یدین ندکور ہے ایک تجمیر تح مید کے وقت اور دومر ارکوع میں جاتے وقت رفع یدین کا ذکر اس روایت میں نہیں ہے۔

مؤطاامام ما لک بی کے ص ۱۷ پر ابن عمر کاعمل بھی ای روایت کے مطابق مروی ہے۔ تیسر اطریق:

صحاح ستہ ہیں حفزت عمر کی روایت میں تین جگہ رفع یدین کا ذکر ہے(۱) بھبیر تحریمہ، (۲) رکوع میں جاتے ہوئے ، (۳) رکوع سے اٹھتے ہوئے ۔ جبیبا کہ پیچھے گزرا۔ چوتھا طریق:

بخاری میں حضرت ابن عمرضی الله عنهماکی ایک روایت اس طرح مروی ہے کہ اس میں چار جگہ رفع یدین کا ذکر ہے (۱) تھبیر تحریمہ کے وقت، (۲) رکوع میں جاتے ہوئے، (۳) رکوع سے اٹھتے ہوئے، (۳) تعدہ اولی سے اٹھتے وقت میں

ط: مؤطاامام مالك، باب افتتاح الصلوة بص: ٥٩، مديمي

ي : بخارى، كتاب الاذان، باب رفع اليدين اذا قام من الركعتين، ج: ١٠٥٠ القدي

يانچوال طريق:

حافظ بیٹی نے امام طرانی کی مجم الاوسط کے جوالہ سے حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما کی روایت نقل کی ہے جس کے اندر سجدہ میں جاتے وقت بھی رفع یدین کا ذکر ہے اسی طرح امام بخاری نے جزءر فع الیدین میں اس روایت کوفل کیا ہے۔

اس طرح پانچ جگه رفع یدین ثابت ہوتا ہے۔ (۱) تجبیر تحریمہ، (۲) رکوع (۳) رکوع سے اٹھتے ہوئے (۳) تعدہ اولی سے اٹھتے وقت (۵) سجدہ میں جاتے وقت۔ چھٹا طریق:

امام طحادی نے مشکل الآثار میں حضرت ابن عمر رضی الله عنما کی ایک مرفوع حدیث اس طرح روایت کی ہے جس میں ذکر ہے کہ 'عند کل خفض ور فع ور کوع وسحود وقیام وقعو دوبین السجدتین''

اس طرح حضرت عبداللہ ابن عمرضی اللہ عنها ہے رفتے یدین کے بارے میں چھ طریقے ثابت ہوئے جولوگ تیسرے طریق (یعنی تین جگدرفع یدین) پرعمل کرتے ہیں اور باتی طرق کوچھوڑ دیتے ہیں جبکہ دوسرے طرق بھی قابل استدلال ہیں اور سیجے یا کم از کم حسن اسناد سے ثابت ہیں، وہ افراد احتاف پر اعتراض کرنے سے پہلے اپنے گریبانوں میں جھا تکمیں، وہ لوگ کس بناء پر تیسرے طریق کو اپنائے ہوئے ہیں اور بقیہ سے اعراض کی وجہ؟ جبکہ احتاف کے پاس پہلے طریق کو اپنائے کی معقول وجہ بھی موجود ہے جس سے جبکہ احتاف کے پاس پہلے طریق کو اپنائے کی معقول وجہ بھی موجود ہے جس سے باتی روایات کی توجیح ہموجاتی ہے وہ اس طرح کہ افعال نماز ہیں خور کریں تو معلوم ہوگا کہ فرایات کی توجیح ہوگا ہوئے رہے ہیں۔ مثل پہلے نماز میں کلام کرنے تھا بھر اسے مفسد نماز قرار دے دیا گیا، جائز تھا بھر منسوخ ہوگیا، پہلے عمل کیٹر مفسد نماز نہیں تھا بھر اسے مفسد نماز قرار دے دیا گیا، پہلے نماز میں التفات ( دا کیں با کمیں مرٹ جانا ) جائز تھا۔ بھراسے مفسد نماز قرار دے دیا گیا۔ اس سے پہلے نماز میں التفات ( دا کیں با کمیں مرٹ جانا ) جائز تھا۔ بھراسے مفسوخ کر دیا گیا۔ اس سے پہلے نماز میں التفات ( دا کیں با کمیں مرٹ جانا ) جائز تھا۔ بھراسے مفسوخ کر دیا گیا۔ اس سے پہلے نماز میں التفات ( دا کیں با کمیں مرٹ جانا ) جائز تھا۔ بھراسے مفسوخ کر دیا گیا۔ اس سے پہلے نماز میں التفات ( دا کیں با کمیں مرٹ جانا ) جائز تھا۔ بھراسے مفسوخ کر دیا گیا۔ اس سے پہلے نماز میں التفات ( دا کیں با کمیں مرٹ جانا ) جائز تھا۔ بھراسے مفسوخ کر دیا گیا۔ اس سے پہلے نماز میں التفات ( دا کیں با کمیں مرٹ جانا ) جائز تھا۔ بھراسے مفسوخ کر دیا گیا۔ اس سے پہلے نماز میں التفات ( دا کیں با کمیں مرٹ جانا ) جائز تھا۔ بھراسے مفسوخ کر دیا گیا۔ اس سے بھراسے مفسوخ کر دیا گیا۔ اس سے بین مرٹ جانا کہ بھراسے مفسوخ کر دیا گیا۔ اس سے بین میں مرٹ جانا کیا کہ بھراسے مفسوخ کر دیا گیا۔ اس سے بین مرٹ جانا کیا کیا کہ بھراسے مفسوخ کر دیا گیا۔ اس سے بین میں مرٹ جانا کیا کہ بھراسے مفسوخ کر دیا گیا۔ اس سے بین مرٹ جائز کیا کیا کہ بھرانے میں کیا کیا کیا کہ بھرانے میں کیا کہ بھرانے میں کیا کہ بھرانے میں کیا کیا کیا کہ بھرانے کیا کہ بھرانے کیا کہ بھرانے کیا کیا کہ بھرانے کیا کیا کہ بھرانے کیا کہ بھرانے کیا کہ بھرانے کیا کہ بھرانے کیا کیا کہ بھرانے کیا کہ بھرانے کیا ک

ط جمع الزوائد، بإب رفع اليدين في الصلوة ، ج.٣ من ١٠٢، وارالكتاب العربي ، ييروت

ع فرالباري، ج ٢ في ١٨٥ مطبوعه وارالعرف بيروت

معلوم ہوا شروع میں رفع یدین بھی کثرت ہے ہوتا تھااور ہررکن میں نتقل ہونے کے وقت مشروع تھا پھراس میں کی گئی صرف پانچ مقامات پرمشروع رہ گیا۔ پھراور کی گئی اور چارجگہ مشروع رہ گیا پھراس میں کی ہوتی چلی گئی یہاں تک کہ صرف بھیرتح بیہ کے وقت باتی رہ گیا۔

ای طرح رفع یدین کے ثبوت پر جتنی روایات ہیں خواہ مالک این الحویرث رضی اللہ عنہ کی موتمام کو ہم اللہ عنہ کی وہ ما اللہ عنہ کی وہ یا الوحمید ساعدی رضی اللہ عنہ کی ہویا واکل این حجر رضی اللہ عنہ کی ہوتمام کو ہم مانتے ہیں لیکن منسوخ ہیں۔

ترك رفع يدين كى ترجيح كى وجو ہات:

کی وجوہات کی بناء پر احتاف نے ترک رفع یدین کی روایات کوتر جے دی ہے، چندا کی ذکر کی جاتی ہیں۔

(۱) ترک رفع بدین کی روایات قرآن کریم کے زیادہ موافق ہیں کیونکہ اللہ کا ارشاد ہے 'وَقُومُو الِلّٰهِ قَانِتِیْنَ ''

اس کا تقاضا ہے کہ نماز میں حرکت کم سے کم ہوللڈا جن احادیث میں حرکتیں کم ہوللڈا جن احادیث میں حرکتیں کم ہول گا۔

''فَدَافُلَحَ الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيْنَ هُمْ فِي صَلَا تِهِمْ خَاشِعُونَ '' كَافْيرِينِ حضرت عبدالله ابن عباس فرماتے بین اس سے وہ لوگ مراد بین جور فع یدین نہیں کرتے '' (۲) حضرت عبدالله ابن مسعود رضی الله عنه کی روایت میں کوئی اختلاف یا

ر ا) سرت جدالد ان المحلات معلود ر ی الدعنه ی روایت یک لوی احلاف یا اضطراب نہیں ، نمان کاعمل اس کے خلاف منقول ہے بلکہ آپ ترک رفع یدین پرختی ہے مل کرتے تھے جبکہ حضرت عبداللہ این عمر کی روایات میں اختلاف بھی ہے اورخودان سے ترک

ا : القرة: ATT

ي : المومنون: ٣

ما: تنور المقياس تغييرابن عباس (غدوره آيت كي تحت)

رفع بھی ثابت ہے۔

(٣) احادیث کے تعارض کے وقت صحابہ کرام کے عمل کو بڑی اہمیت حاصل ہوتی ہے جب ہم اس پہلو ہے دیکھتے ہیں تو حصرت ابو بحرصد این، حضرت عمر، حضرت علی اور حضرت عبد اللہ این مسعود رضوان اللہ علیہم اجمعین کاعمل ترک رفع یدین پاتے ہیں اور سے سارے حضرات صحابہ کرام کے علوم کا مرکز ہیں ان کے مقابلہ میں جن حضرات سے رفع یدین منقول ہے وہ زیاوہ ترکسن صحابہ ہیں جس طرح حضرت ابن عمراورا بن زبیر ہیں۔

(٣) اہل مدینداوراہل کوفہ کاعمل صرف ترک رفع یدین پردہا ہے جبکہ دوسر سے شہروں میں رفع یدین کرنے والے اور نہ کرنے والے دونوں طرح کے لوگ موجود ہیں۔

(۵) ترک رفع یدین پرتواتر بالتعامل ہے بینی ترک رفع یدین کی احادیث عملاً متواتر ہیں کیونکہ عالم اسلام کے دو بڑے مراکز مدینہ منورہ اور کوفہ ترک رفع یدین پرعمل کرتے رہے ای لیے امام مالک نے اہل مدینہ کاعمل دیکھ کر رفع یدین ترک کردیا تھا۔

(۲) نمازی تاریخ پرغور کرنے ہے معلوم ہوتا ہے کہ اس کے افعال حرکت سے سکون کی طرف ننقل ہوئے ہیں۔ اس سے بھی ترک رفع یدین کوتر جیچ ہوتی ہے۔

(۷) حفرت عبدالله ابن مسعود رضی الله عنه کی روایت کے تمام راوی فقیه بیں اورخو دابن مسعود رضی الله عنه رفع یدین کے تمام راویوں کے مقابله میں سب سے زیادہ فقیرہ ہیں اور حدیث مسلسل بالفقہاء دوسری احادیث سے رائح ہوتی ہے۔

(۸) امام قعمی ، امام ابراہیم نخمی اور ابواسحاق جو کثرت سے صحابہ کی زیارت کرنے والے تھے ان کارفع یدین کوترک کرنا ہدا ہے برا بین اور دلائل واضحہ ہیں جن سے معلوم ہوا کہ ابتدائی ایام میں رفع یدین کیا جاتا تھا جو کہ منسوخ ہو چکا تھا صرف وہ حضرات جن تک ننخ کا تھم نہیں پہنچا تھا وہ پہلے پڑکل کرتے نظرا تے ہیں۔

فائدہ: غیرمقلدین 'کان یوفع بدید '' سے رفع یدین کارسول اللہ علیہ سے میں کارسول اللہ علیہ سے میں ہمیشہ کرنے کا ستدلال کرتے ہیں۔جبکہ ماضی استمراری کی اصل وضع ایک دفعہ کے فعل کے

لیے ہے اس سے مواظبت بطور نص ثابت نہیں ہوگی۔ البتہ قرائن اجتہا دیہ ہے کہیں مجتمد دوام مرادلیتا ہے اور کہیں دوام مرادنہیں لیتا۔ اس مسئلہ پراحناف کے ہاں سب قرآئن سے یو اقرید خلفائے راشدین کاعمل اور خیرالقرون کاعمل ہے۔

اگر ماضی استمراری میں اصل دوام ہے تو پھر قرآن وحدیث میں کئی ایسی مثالیں ہیں ماضی استمراری کا استعمال ہوا ہے حالانکہ وہاں دوام نہیں ہے جس طرح مسلم شریف کی روایت ہے کہ رسول اللہ عظام کی نماز میں 'و اللیل اذایغشی ''پڑھا کرتے تھے''کان یہ قسوء ''ماضی استمراری ہے ۔ بخاری شریف کی روایت ہے کہ رسول اللہ عظافہ ''کسان یصلی '' بجی کو اٹھا کر نماز بڑھا کرتے تھے۔

ائی طرح کان یقبل آپروز ہی حالت ہوی ہے بوس و کنار کرتے تھے۔اس طرح کی ہزاروں مثالیں موجود ہیں لیکن ان میں استمرار اور دوام نہیں اگر ہے تو پھر معتوضین ان پر عمل کریں۔

چاررکعت نمازیل با کیس کجمیری ہوتی ہیں۔ آنخضرت سے ہر کجمیر کے ساتھ رفع یدین کرتے تھے، عمیرابن حبیب، ابن عماس ، جابر بن عبداللہ، منداحر، ابن عمراور حضرت ابو ہریرہ رضوان اللہ علیم الجمعین کی روایات میں ماضی استمراری ہے، شیعدان پڑعمل کرتے ہیں اور غیر مقلدین ان ہے باغی کیوں؟ اتنی روایات سے جب سجدوں کے وقت رفع یدین ثابت ہے اوراس کے منسوخ ہونے کوئی دلیل غیر مقلدین کے پاس نہیں ہے پھر الن احادیث پڑعل کیوں نہیں؟

تعبيد

ملمانون کے کررہنا! غیرمقلدین کے مولوی محمد یوسف ہے پوری نے اپنی کتاب هیقة الفقہ میں رفع البدین کے بیان میں صاحب ہدایة اور شرح وقاب پر بھن جھوٹ اور

مل : بخارى، ج: ايس: ٢٨ مطبوع، قد يي

ي : بخاري، ج: ايس: ٢٥٨، مطبوعه قد كي

الزام لگایا ہے جتنے بھی حوالے دیئے ہیں غلط ہیں حقیقت سے ان کا کوئی واسط نہیں ہے اس لیے کوئی مسلمان اس جھوٹ میں نہ تھینے۔

غيرمقلدين سے چندسوالات:

رکوع سے پہلے ایک تجبیر ہے یا دو (ایک رفع یدین دوسری رکوع) اگر غیر مقلدین دو کہیں تو یہ عدیث کے بالکل خلاف ہے کیونکہ بخاری کی روایت میں چار رکعت کی بائیں تجبیرین فرور ہیں۔

اگرایک بھیر ہے تو دہ تو رکوع کی ہے اسے بھیرانقال کہتے ہیں تو رفع یدین بغیر سے بھیرے رہ گئی جبکہ بغیر ذکر کے ہاتھ اٹھا تا کوئی عبادت نہیں۔

(۲) اگر کوئی بھول کر رکوع میں مجدہ کی تنبیع پڑھ لے تو سجدہ مہولازم ہوگا یا نماز باطل ہوگی؟

(٣) ركوع كاندرقرآن بردهنامنع بيكي في بعول كركوئى آيت برده لى تو سجده بهولا زم جوگا يانماز باطل جوگى؟ حديث حديل دين،

(۴) رکوع ہے اٹھتے وقت امام تھبیر بلندآ واز سے کیے اور مقتدی ومنفر وآہتہ کہیں اس فرق کی دلیل پیش کریں؟

(۵) مقتری کا قومہ کی دعا بلند آواز سے پڑھنانسائی میں موجود ہے غیر مقلدین کا عمل اس کے خلاف کیوں؟

(۲) قومه کے اذکار فرض ہیں یا واجب یاسنت، صرت محم حدیث ہے دکھا کیں۔ (۷) وتر کے قومہ میں دعا کی طرح ہاتھ اٹھا کر قنوت پڑھتا اور مند پر ہاتھ پھیر کر

? マニサー ニュングなんな

(٨) يك مديث ين ع كه بررفع يدين بروس نكيال بين؟

مل : بخاري ، ج: ا،ص: • ١١ ، مطبوعه ، قد مي

### جس فے ركوع بالياس فے ركعت يالى:

جب مقتري ركوع ميں يااس سے پہلے امام كے ساتھ مل كيا تواس كى وہ ركعت موكى ہے مقتري ركوع ميں يااس سے پہلے امام كے ساتھ مل كيا تواس كى وہ ركعت موكى ہے ہوگئ ۔ جيسا كر رسول الله علي الشاف اذا جستہ الى الصلوة و نحن سجو د فاسجدو اولا تعدو هاشينا و من ادر ك الركعة فقد ادر ك الصلوة "

تجده من جاتے وقت يملے كھنے كرم اتھركے:

حفرت واکل این تجررضی الله عند نے قرمایا که وایت رسول الله اذاسجد وضع رکبتیه قبل یدیه واذا نهض رفع یدیه قبل رکبتیه "

ترجمہ: میں نے رسول اللہ عظافہ کودیکھا جب بحدہ کرتے تو اپنے ہاتھوں سے پہلے گھٹے رکھتے اودر جب اٹھتے تو گھٹنوں سے پہلے ہاتھوں کوا ٹھاتے۔ جلسہ استراحت سنت نہیں ہے:

دونوں مجدوں سے فارغ ہوکرسیدھا کھڑا ہوجانا سنت ہا گر بغیر عذر کے بیٹے گا تو پی خلافت سنت ہے۔ جیسا کہ حضرت ابو ہر رہورض اللہ عنہ سے روایت ہے آپ نے فرمایا ''کان النبی مَالَطِنَةُ بنهض فی الصلوة علی صدور قدمیّه''

ترجمہ: نبی عظیم نماز میں اپنے قدموں کے کناروں پر کھڑے ہوجاتے تھے۔ اس صدیث کونقل کرنے کے بعد اہام ترفدی فرماتے ہیں کہ الل علم کے نزدیک

مل : ابودا ودوركاب الصلوق بإب الرجل يدرك الامام مساجدا كيف يصنع من: ١٩٠٠ : ١٣٥ ، رحمانيه

م : الدواؤد، كتاب الصلوق، باب يصنع ركبتية بل يديه، ج: ام ب ١٢٩، رحمانيه

ت : ترندى، الواب الصلوة، باب كيف النصوض من النجود، ج: ١٩٠ : ١٩٥ ، رحمانيد

صدیث الو ہریرہ پر بی عمل ہے وہ یہی پیند کرتے ہیں کہ نماز پڑھنے والا اپنے پیروں کے المحصول کے بل کھڑا ہوجائے۔

تمام اکا برمحابہ جوسفر وحضر میں زیادہ تر حضور ہانے کے ساتھ رہتے تھے جلسہ استراحت کی ففی کرتے ہیں۔

حفزت عمر، حفزت علی، حفزت ابن مسعود، حفزت ابن عمر، حفزت ابن عباس، حفزت ابن زبیراور حفزت ابوسعید خدری کی احادیث و آثار بھی جلسہ استراحت کی نفی میں بین مل

غيرمقلدين سيسوالات:

(۱) کیا کی مجمع صریح حدیث میں ہے کہ جلساس احت سنت مو کدہ ہے؟

(٢) كيا جلسه استراحت مين كوئي ذكر بهي مسنون بريانبين؟

(۳) کیا جلسه استراحت کے بعد تکبیر کہہ کراٹھنا بھی کسی صدیف سے ثابت ہے؟
اگر جواب نفی میں ہے تو بیسنت یا مستحب نہ ہوا۔ کیونکہ ہرا ٹھنے، ٹیٹھنے کے وقت تکبیر کا تھم ہے
جب جلسه استراحت کے بعد تکبیر نہیں تو جو غیر مقلدین جلسه استراحت کرتے ہیں وہ بھی
نہیں ہے اور تکبیرات کی تعداد ہائیس ہے اگر جلسہ استراحت مانا جائے تو ہرا ٹھتے بیٹے تکبیر کا
تھم ہے اس طرح تکبیرات کی تعداد چبیس ہوجائے گی جو کہ بخاری شریف کی روایت کے
خلاف ہے

(۴) رسول الله على في تجده كے بعد سيدها كوڑا ہونے كا حكم ديا \_آپ جلسه استراحت نبيل كرتے ہے \_\_\_\_\_ تو پھراس پراتئ ضد كيوں؟

معنف ابن في شيبه ج: ابص: ٣٩٨ نصب الرايد، ج: ١١، ص: ٣٨٩

ع : بخارى، ج: ايص: ١٨٩، مطبوع، قد كى

ما: ابوداؤد،ج: ايص: ٤٠١، مطبوعه، رحمانيه

#### قعده من بيضي كاطريقه اوورترك تورثك:

قعدہ میں بیٹے کامسنون طریقہ ہے کہدایاں پاؤں کھڑار کے اور بایاں پاؤں بھی کرار کے اور بایاں پاؤں بھی کراس پر بیٹے جائے۔ عورتوں کی طرح دونوں قدم سرینوں سے باہردائیں طرف تکال کر نہ بیٹے جیسا کہ کچھلوگ کرتے ہیں۔

حضرت عائشرض الله عنما كى مرفوع مديث بي كسان يسقول فى كبل ركعتين التحية وكان يفرش رجله اليسرى وينصب رجله اليمني"

ترجمہ: رسول اللہ علی ہم دور کعت میں التحیات پڑھتے تھے اور اپنا بایاں پاؤں بچھاتے تھے اور دایاں پاؤں کھڑار کھتے تھے۔ امام تریذی نے وائل ابن حجر کی مرفوع حدیث ذکر کی ہے۔

تشهد كالفاظ:

حفرت عبدالله الاالله واشهدان محمداعبده ورسول الله المالة على المرسول الله المالة على المرسول الله على السلام عليات السلام عليك ايها النبي ورحمة الله وبركاته السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين اشهدان لااله الاالله واشهدان محمداعبده ورسولة"

ترجمہ: جبتم میں ہے کوئی نماز پڑھے تو کے ساری زبانی عبادتیں اور تمام بدنی عبادتیں اور تمام بدنی عبادتیں اللہ کے لیے جیں اے نبی علقہ! آپ پرسلام ہواور اللہ کی رحت اور برکتیں ۔ سلامتی ہوہم پر اور اللہ کے نیک بندوں پر جس گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سواکوئی عبادت کے ستحق نہیں اور گواہی دیتا ہوں کہ تھ اللہ کے بندے اور اس کے رسول جیں۔

مل : مسلم، كتاب الصلوة ، باب ما يجمع صفة الصلوة ما يفتح بالخ ،ج: ١٩٥٠ : ١٩٥٠ ، قد يكي

م : ترفدى، ابواب الصلوة، باب كيف الجلوس في التشبد ، ج: ا،ص: - عا، رجمانيه

ت : امن الماري، كتاب الاذان، باب التشهد مج: امن ١٥١٠ الله كي

الم ملم كتاب الصلوة ، باب التشيد في الصلوة ، ج: ام سام ، كتاب الصلوة ، باب التشيد في الصلوة ، ج: ام سام الم

اشاره سبابه اوراس اشاره کے سواانگلی کو حرکت ندویناسنت ہے:
حضرت واکل این مجررضی اللہ عند سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا "و أیت النبی
مالیہ قد حلق الابھام و الوسطی ورفع التی تلیھا یدعوبھافی التشہد"

ترجمہ: میں نے رسول اللہ علقہ کودیکھا کہ آپ نے انگوشے اور چ کی انگلی ہے حلقہ بنایا اور اس انگلی کو انگلی اس سے حلقہ بنایا اور اس انگلی کو اٹھی اس سے تشہد میں اشارہ کرتے۔

حفرت عبدالله ابن زبیر کی مرفوع مدیث بخ "کسان السنبی عَلَائِلَة یشیس اصبعه اذا دعا و لا یحر کها"

ترجمہ: بی کریم ﷺ جب تشہد پڑھ اپنی انگی سے اشارہ کرتے تھے اورا سے حرکت نہیں دیتے تھے۔

محدث نووی نے فربایا''رواہ ابو داؤد باسناد صحیح ''ابوداؤدنے اے صحیح سندے روایت کیا ہے۔

واکل این جحرکی صدیث میں ' ثم رفع اصبعه فو آیته یحر کھا'' ترجمہ: آنخضرت ﷺ نے اپنی انگلی اٹھائی تو میں نے آپ کود یکھا کہ آپ انگلی کو حرکت دے رہے تھے۔

ان دونوں روانیوں میں مطابقت اس طرح ہے تحریک سے اشارہ کی حرکت مراد ہے دوسری حرکت مرادنہیں۔اس طرح حرکت والی حدیث اشارہ کی حرکت پرمحمول ہے اور نفی حرکت والی حدیث دوسری حرکت کی نفی پرمحمول ہے۔

مل : ابن باجه، الواب اقامته الصلوات والنه فيها ، باب الاشارة في التشحد ، ص : ٧٥ ، ، قد كي

مد : الدواؤد، كتاب الصلوة ، باب الاشارة في الصلوة ، ج: ١، ص: ١٥٠، رحمانيد

مًا: نسائى، كتاب السهو، باب تبض المختين من اصابع البدائيمني وعقد الوسطى والا بهام منها، ج: ابص: ١٨٥ رجمانيه

ي بذل الجود، ج: ٢، ص: ١٢٤، مكتب، قاسمي، ملان

امام مقتد يول كاضامن ب:

مقدیوں کی نماز کے جو نے کا ضامن امام ہے کیونکہ مقدیوں کی نمازامام کے تابع ہوتی ہا گرکوئی مقدی رکوع میں امام کو طحقواس کی اس رکعت کا ضامن بھی امام ہو اور قر اُت قر آن اور فاتحہ کا بھی ضامن ہے اگر امام کی طہارت اور نماز اعلیٰ درجہ کی ہوگی تو اے اور اس کے مقدیوں کو ثواب بھی زیادہ طبے گا اور اگر طہارت اور نماز میں کوتا ہی کی یا بعض ارکان یا شرا لط چھوڑ دی تو امام ان کی نماز کا فرمہ وار اور قصور وار ہے اور امام کی نماز نہ ہونے ہوئے مقدیوں کی نماز بھی نہیں ہوگی جس طرح حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی مرفوع مدیث ہے 'قال رسول اللہ علیہ الامام ضامن و المؤذن مؤتمن''

ترجمہ: رسول اللہ علیہ نے فر مایا امام ضامن ہے اور موذ ن امین ہے۔ نماز وتر واجب ہے:

عشاء کی نماز کے بعد ہے کر طلوع فجر سے پہلے کی بھی وقت نماز وتر پڑھنا واجب ہے۔ حضرت بریدہ رضی اللہ عنوق اللہ عنوق واجب ہے۔ حضرت بریدہ رضی اللہ عنوقر ماتے ہیں 'مسمعت رسول اللہ عنوق فول اللہ عنوقر فلیس مناالوتو حق المون لم یوتو فلیس مناالوتو حق فمن لم یوتو فلیس منا'

ترجمہ بیں نے رسول اللہ ﷺ کوفر ماتے ہوئے سنا کہ نماز وتر تق ہے جس نے وتر نہ پڑھے وہ ہم میں سے نہیں جس نے وتر نہ پڑھے وہ ہم میں سے نہیں جس نے وتر نہ پڑھے وہ ہم میں سے نہیں۔

وتركى ركعات كى تعداد:

کوئی نمازالی نہیں جودورکعت ہے کم ہوا سے ہی وتر بھی کم از کم تین رکعات ہیں جیسا کہ سیدہ عاکشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں 'ان السنب عَلَیْ ہیں کہ سیدہ عاکشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں 'ان السنب عَلَیْنِ کے ان یقوء فی

مل : ترندى، ابواب الصلوق، باب ما جاءان الا مام ضامن والمؤوِّ ان مؤتمن، ج: ايم: • ١٥، رحمانيه

ي : الوداؤد، كتاب الصلوة ، باب في من لم يوتر ، ج: ١١٩٠ : ١١٠ ، رجماعيد

الاولى من الوتر بفاتحة الكتاب وسبح اسم ربك الاعلى وفي الثانية قل يايها الكفرون وفي الثالثه قل هوالله الحد"

ترجمه: ني اكرم عليه وتركى بهلى ركعت على سورة فاتحداور سبح اسم ربك الاعلى اوروسرى ركعت على قل هو الله احد برعة عقد

حفزت علی، حفزت ابن عباس، حفزت ابی ابن کعب رضی الله تھم نے بھی اس حدیث کور دایت کیا ہے۔

حفرت عبدالله ابن عباس رضى الله عنهما فرمات بين "كان رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه من الليل ثمان ركعات ويوتر بثلاث ويصلى ركعتين قبل صلوة الفريد"

ترجمہ: رسول اللہ عظاقہ کی عادت مبار کہ پیٹی کہ وہ رات تہجد کی آٹھ رکعات پڑھتے پھر تین وتر پڑھتے اور فجر کی نمازے پہلے دور کعتیں پڑھتے۔

اس طرح تین رکعت پرعلاء امت کا اجماع ہے لہذا عقمندی اور احتیاط کا تقاضا یمی ہے کہ تین رکعات وتر پڑھے جائیں۔

حفرت الوسلم ابن عبد الرحمان ابن عوف مروى من انسه سال عائشة رضى الله عنها كيف كان صلوة رسول الله ماكان وسول الله ماكان وسول الله ماكان وسول الله ماكان عشرة ركعة رسول الله ماكن عنده على احدى عشرة ركعة يصلى اربعافلا تسئل عن حسنهن وطولهن ثم يصلى الله ماكنات عائشة فقلت يارسول الله ماكنات النام

مل : 🌣 رّ مذى، ابواب الورر، باب ماجاء لمقرر فى الورر، ن: ٢١٤ : ٢١٥، رحمانيه

الله المعالى المعادر المعادر المالي

ي ننائى كتاب قيام الليل وتطوع النحار، باب الورم ، ج ١٠٥٠ ، ١٥٥ ، رحامي

قبل ان توتر فقال ياعائشة ان عيني تنا مان ولاينام قلبي"

ر جمہ: انہوں نے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا ہے ہوچھا کہ رمضان اللہ عنہا ہے ہوچھا کہ رمضان المبارک میں رسول اللہ علی کی نماز کیسی ہوتی تھی؟ تو حضرت عائشہ نے جواب دیا" رسول اللہ علی مضان اور غیر رمضان میں گیارہ رکعتوں سے زیادہ نہیں پڑھتے تھے پہلے چار رکعتیں پڑھتے ہیں چھے اور کعتیں پڑھتے ہیں چھے اس کھتیں پڑھتے ہیں چھے اس کھتیں پڑھتے ہیں چھے اس کھتیں پڑھتے ہیں جھے۔

زیادہ جھوکتی حسین اور طویل ہوتی تھیں پھر تین رکعتیں پڑھتے تھے۔

امام ترندی اورامام حاکم نے سعداین بشام سے روایت کیا ہے۔

" "ان عائشة رضى الله عنها حدثته ان رسول الله عليه كان لايسلم في ركعتى الوتو"

ترجمہ: حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہائے ان سے صدیث بیان کی کہ رسول اللہ علیات وترکی دورکعتوں پرسلام نہیں پھیرتے تھے۔

ان احادیث ہے واضح ہوگیا کہوتر کی رکعات تین ہی احادیث کے عین مطابق

فائدہ: اس روایت کودلیل بنا کرجولوگ آٹھر آاوئ پڑھتے ہیں دواپی عقل سے سوچیں کہ تر او تک صرف رمضان میں ہوتی ہے یا سارا سال؟ پھر تر او تک دودور کعات پڑھی جاتی ہیں یا چارچار؟ البندااس روایت کونماز تر او تک پردلیل پیش کرنا کم علمی کی علامت ہے بیاتو نماز تہجد کے متعلق ہے۔

ما: الله بخارى ، كتاب التجد ، باب قيام النبي عظية بالليل في رمضان وغيره ، جنام ، ١٥٣ ، قد يى الله مسلم ، كتاب الصلوة ، باب صلوة الليل وعد در كعات النبي الخ ، جنام ، ٢٥٣ ، قد يى الله مسلم ، كتاب قيام الليل وتطوع النصار باب كيف الوتر بثلث ، جنام ، ٢٣٨ ، رحمانيه الله ، كتاب قيام الليل وتطوع النصار ، باب كيف الوتر بثلاث ، جنام ، ٢٣٨ ، رحمانيه الله متدرك للحاكم ، كنام ، ٢٠٨ ، مطبوع ، دار الباز ، كد كمرمه

## فمازراوح

نمازتراوت منت مؤكره بجيسا كرسول الشرطية في ارشادفر مايا"ان الله عبارك و تعالى فوض صيام رمضان عليكم و سننت لكم قيامه"

ترجمہ: اللہ نے تہارے اوپر رمضان کے روزے فرض کر دیتے ہیں اور میں نے تہارے لیے رمضان کا قیام ( یعنی تر او ت ک) مسنون کر دیا ہے۔

ائمہ اربعہ (اہام اعظم ابو حذیفہ، اہام مالک، اہام شافعی، اہام احمد ابن حنبل) اور جہور امت کا اس پر اتفاق ہے کہ رمضان شریف میں تجد اور وتر کے علاوہ بیس رکعات تراوی بیں اہام مالک رحمتہ اللہ علیہ اگر چہ چھتیں رکعات قیام کرتے ہیں لیکن اس کی وجہ یہ کہ اہل مکہ کامعمول بیس رکعات تراوی پڑھنے کا تھالیکن وہ ہر تراویحہ کے درمیان ایک طواف کیا کرتے تھے اہل مدینہ چونکہ طواف نہیں کرسکتے تھے اس لیے انہوں نے اپنی نماز میں ایک طواف کی جگہ چار رکعات بڑھا دیں۔ اس طرح ان کی تراوی بیں اہل مکہ کے مقابلہ میں سولہ رکعتیں زیاوہ ہو گئیں، (اس تحقیق کی تصدیق اس سے ہوتی ہے کہ ذاکد رکعات کو اس بین بھی پڑھتے تھے اس سے ہوتی ہے کہ ذاکد رکعات کو اس بین بھی پڑھتے تھے اس سے معلوم ہوا کہ اصل امام مالک کے زویک بھی رکعات تراوی جیس تھیں۔ گویا تراوی کی جیس رکعات پر اعمدار بعد کا اجماع ہے۔

بيس ركعات تراوي كدالل:

ط: نسائى، كتاب اهيام، باب واب من قام رمضان وصامد ايمانا واحسابا، ح: امن ٨٠٠٠، وجمانيد

ع : المطالب العاليه، باب قيام رمضان، ج: امن ١٣٦، وقم ٢٣٥، مكتبدوارالباز، مكه كرمد

A مصنف ابن الي شير، كتاب الصلوت، ج. ٢٠ ص ١٩٠٥ ، ادار والقرآن

المن كري للبيتى ،ج:٢٩ص:١ ١٣٩٩ مطبوع، نشر السه، ملان

ترجمہ: رسول اللہ علی ور کے علاوہ رمضان میں بیس رکعات پڑھا کر ہے

ë

اس حدیث کوامام ابن شیباورامام بیعتی نے جس سند سے ذکر کیا ہے اس شر ایک راوی ابوشیبرابراہیم بن عثمان ضعیف ہے اس وجہ سے مخالفین اس حدیث پرضعیف کا الزام لگاتے ہیں حالا فکہ اس سے امام اعظم ابوحنیفہ نے استدلال کیا ہے اور آپ کی سند میں کوئی ضعف نہیں ہے۔

چنانچ مجتمد کی دلیل سے اجتماد کرے تو دہ استدلال اس مدیث کی صحت دلیل موتا ہے جیسا کہ امام عبد الوہاب شعرانی فرماتے جین 'و کفانا صحة الحدیث استدلال محتهدید ''کی مدیث کی صحت کے لیے ہمارے لیے اتناکافی ہے کہ اس سے کی مجتمد فی استدلال کیا ہو۔

اس مدیث سے تمام ائم جمتدین نے استدلال کیاہے۔

حفرت رائب ابن يزيدرض الشعند عمروى مي كسانو ايقومون على عهد عمر بن الخطاب رضى الله عنه في شهر رمضان بعشرين ركعة "
ترجمه: حفرت عمر كزبانه ش لوگ ماه رمضان ش بيس ركعات تراوت كردها

حفرت عبد الرحل رحمة الله عليه مروى مي "ان عليها دعها القراء في رمضان فامر رجلا ان يصلى بالناس عشرين ركعة وكان على يوتر بهم ""

ط . ميزان الشريد الكبرى وج: اجن: ٥ ع، مطبوعه مصطفى البالي واولا و،مصر

ته : الله سنن كبرى يهيقى ، ج: ٢٥، ص ، ١٩٩٧ ، مطبوعه بشر الت ، ملتان

البارى، ج:٥،٥ من ١٥٤، وارالمعرف، بيروت

ت : ﴿ سنن كبرى للبيبقى ، كماب الصلوقة ، ج. ٢٩ من ، ٣٩٧ ، فشر البنه ، ملمان المسلم معرفة السنة للبيبقى ، ج. ام . ٣٧٤ ، دار الكتب العلمية ، بيروت

تر کجمہ: حضرت علی رضی اللہ عنہ نے رمضان المبارک میں قراء کو بلایا کہیں ان میں سے ایک شخص کو بھی کہ وہ لوگوں کو بیس رکھات پڑھائے اور حضرت علی رضی اللہ عنہ وتر انہیں خود پڑھاتے تھے۔

حفرت مائب ابن يزير فرماتي بين "كانوايقوء ون بالمئين وكانوا يتوكئون على عصيهم في عهد عثمان بن عفان رضى الله عنه من شدة القيام."

ترجمہ: وہ لوگ تر اور عیم کئی سوآ بیتیں پڑھتے تھے اور حضرت عثمان کے زمانہ خلافت میں شدت قیام کی وجہ ہے اپنی لاٹھیوں کا سہارا لیتے تھے۔

حفرت یکی این معید دحمته الشطیر فرماتے بیل "ان عسم بن المخطاب امر رجلا مطلی بهم عشوین رکعة"

تر جمہ: حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ایک مخض کو حکم دیا کہ وہ انہیں ( صحابہ و تابعین ) کوہیں رکعات نماز ( تراویج ) پڑھائے۔

امام بخاری، امام ترخدی اور البوداؤد نے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے وصال سے پہلے سال صحابہ کرام کے ساتھ رمضان المبارک ی تیس (۲۳)، پچیس (۲۵) اور ستا بیس (۲۷) کی شب کو قیام فر مایا اس کے بعد جب صحابہ جمع ہوئے آ آ پ تشریف نہ لاے اور فر مایا جمعے صرف اس بات کا خوف تھا کہ کہیں بیتہ مارے او پر فرض نہ کر دی جائے اس لیے بین نہیں آیا۔ پھر رسول اللہ عظافت کے وصال تک معالمہ بول ہی رہا۔ پھر حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے پورے دور خلافت اور حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی خلافت کے ابتدائی ایام بیل لوگ اس طرح الگ نماز پڑھتے رہے حضرت عبدالرحل ابن عبدالقاری فرماتے ہیں کہیں ماہ رمضان کی ایک شب حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے ساتھ مجد بیل فرماتے ہیں کہیں ماہ رمضان کی ایک شب حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے ساتھ مجد بیل

مل: سنن كبرى لليبقى ،ج.٣٩ من ٢٩٩١ نشر السنة ،ملكان

مع : مصنف ابن الى شيب، ج. ٢٠ ص :٣٩٣، ادارة القرآن اكيدى

کیا تو دیکھا کہ لوگ اکیلے اکیلے تراوی پڑھ رہے تے حضرت عمر فاروق رضی اللہ عند نے فر مایا کیا بی اچھا ہوا گریس انہیں ایک امام کی اقتداء یس جمع کردوں پھر جب دوسری رات میں حضرت عمر فاروق کے ساتھ کیا تو دیکھا کہ لوگ الی ابن کعب رضی اللہ عند کی اقتداء میں نماز پڑھ رہے تے حضرت عمر فاروق رضی اللہ عند نے فر مایا ' نمیم البد عد هذه ''یہ کیا بی اچھی بدعت ہے۔

اب رسول الله علية كفر مان ساور صحابه كرام رضوان الله عليهم اجمعين عمل ے ثابت ہوا کہ تر اور علی سے دکھات ہیں کیونکہ جب حضرت عمراور حضرت علی رضی الله عنهما نے بیں رکعات پڑھانے کا تھم دیا تو اگریہ رسول اللہ عظافے کے تھم اور عمل کے خلاف ہوتا تو صحابركرام بھى بھى ايسانكر تے تو فابت ہواكہ حابركرام كا بھى بيس ركعات يراجماع ب جب رسول الله علية كافر مان بيس ركعات كا محابه كا جماع بيس ركعات يرائمه اربعہ کا اجماع بیں رکعات پرتو پھر کسی کواعتراض کرنے کی جرأت کیے ہوتی ہے؟ اعتراض كرنے والے سے گزارش ہے كدوہ آٹھ ركعات كے بارے ميں دليل دے اگروہ حضرت عائشه صدیقہ والی روایت پیش کرے تو وہ تر اوت کے بارے میں نہیں ہو کتی وہ تبجد کے بارے میں ہے۔ اگر تھوڑی در کے لیے مان لیا جائے کہ تراور کے بارے میں ہو بھی اس صدیث کے اندرافطراب ہے ایک روایت مل تیرہ (۱۳) رکعات کا ذکر ہے، دوسری على كياره (١١) كاتيسرى مين نو (٩) كاء اس طرح وتركي تين ركعات كوالك كرليس توباقي وى (١٠)، آخم (٨) اور چه (٢) ركعات بحتى بين اب محى استدلال كرنا آخم ركعات اور اس پر بعندر منامحض تعصب موسكتا ہے۔

یہ میں یا در ہے کہ کہیں تر اوت کا اور تبجد کو ایک ہی چیز نہ مجھ لیا جائے ان میں فرق ہے۔ وہ اس طرح کہ تر اوت کی نمازر سول اللہ علیہ کے زمانہ میں بھی اور خلفائے راشدین

ط: الله ترندی، کتاب الصلوق، باب ماجاء فی شهر رمضان، ج: ایس: ۲۸۷، رحمانید الله تخاری، کتاب الصوم، باب فضل من قام رمضان، ج: ایس ۲۹۹، قد می

کے دور میں بھی ہمیشہ اول شب میں پڑھی گئی ہے جبکہ تبجد کی نماز آخر شب میں پڑھی جاتی ہے۔ای طرح نماز تبجد رمضان میں بھی پڑھی جاتی ہے اور رمضان کے علاوہ بھی جبکہ تر اور ک صرف رمضان میں ہوتی ہے۔

تراور کی جماعت ثابت ہے جبکہ تبجد کی جماعت نہیں ہے۔ تبجد کی تعداد معین نہیں ہے چار (س) سے لے کردی (۱۰) رکعات پڑھنا ثابت ہے اور تراور کے کی رکعات کی تعداد معین ہے تو معین اور غیر معین کو ایک ہی چیز قرار دیتا درست نہیں ہے۔

فائده:

لغت کے اعتبار ہے بھی تراوت کا ٹھر کھات نہیں ہو عتی کیونکہ تراوت کہ تر دنچہ کی جمع ہے اور عربی لغت ہے اور عربی کا اطلاق دو سے زیادہ پر ہوتا ہے، تر دیجہ کا اطلاق دو سے زیادہ پر ہوتا ہے۔ تر لا محالہ تراوت کی تھر کھات سے زائد سکون پانا ، ایک تر دیجہ چارر کھات کے بعد ہوتا ہے۔ تو لا محالہ تراوت کی تھر کھات سے زائد ہوگ ۔

## دونمازوں کوجمع کرنا

دونمازوں کوایک وقت یس جمع کرنے کی تین صورتیں ہیں۔

(۱) جمع تقدیمی: ظهراورعصر دونوں کوظهر کے وقت یا مغرب اورعشاء دونوں کو مغرب کے وقت میں پڑھنا۔

(۲) جمع تاخیری: ظہر اور عصر دونوں کو عصر کے وقت یا مغرب اور عشاء دونوں کوعشاء کے وقت میں پڑھنا۔

(۳) جمع صوری اظاہری: ظہر وعصر اور مغرب وعشاء میں سے ہر نماز کو ایٹ وقت میں اور دوسری نماز کو ایٹ وقت میں اور دوسری نماز کو مستحب وقت کی بجائے اول وقت میں ادا کرتا۔

اس طرح دیکھنے والاستجھے گا کہ اس نے ظہراورعصر کوایک وقت میں اور مغرب اور عشاء کوایک وقت میں ادا گیا۔ حالا نکہ ایسانہیں ہے بلکہ ہرنما زاپنے اپنے وقت میں ادا کی گئی ہے بیصور ۃ جمع ہے هیقۂ جمع نہیں ہے۔

میدان عرفات میں ظہر اور عصر کو جمع تقدیمی کے ساتھ اور مزدلفہ میں مغرب اور عشاء کو جمع تا خیری کے ساتھ اواکر تابالا جماع واجب ہے ال

ان دومقامات کے علاوہ جمع تقتر کی اور تاخیری کی کوئی صورت جائز نہیں ہے البتہ سفر میں جمع صوری کی اجازت ہے جبیبا کہ احادیث سے ثابت ہے۔

حفرت عاكثرض الله عنهاروايت كرتى بين: "كان رسول الله عليه في السفرية خرالظهرويقدم العصر، يؤخر المغرب ويقدم العشاء"

ترجمه: رسول الله على من طهر كومؤخركة اورعصر كومقدم كرت ،مغرب كو

مل: نسائى، كتاب المواقيت، باب الجمع مين الظهر والعصر بعرفة ،ج: امن: ١١٠ مرحمانيه عد: طحادى، كتاب الصلوة ، باب مين صلو تمن كيف هو،ج: امن ١٣٢، مكتبه حقانيه، ملتان مؤخركت اورعشاء كومقدم كرتے تھے ( يبى جمع صورى ب)

حضرت عبدالله ابن مسعود فرماتے بین "ان للصلوة و قتا کوقت الحج"

الله تعالى كاار شاوي - "ان الصلوة كانت على المؤمنين كتابا موقوتا"

حفرت عبد الله ابن مسعود رضى الله عند فر ماياً "مارايت النبي عَلَيْكُ صلى صلوة بغير ميقاتها الاصلوتين جمع بين المغرب والعشاء."

ترجمہ: کہ میں نے بھی بھی نی کریم علیہ کوئیں دیکھا کہ آپ نے نماز کے اصلی وقت کے بغیر کوئی نماز پڑھی ہو ہاں وہ نمازیں کہ موسم ج میں آپ علیہ مغرب اور عشاء اور فرک نماز کومعمول کے وقت سے پہلے اوا کرتے۔

حفرت عبدالله ابن عمر رضی الله عنهما ایک مرتبه شفق کے عائب ہونے کے وقت سواری سے اترے پھر مغرب کی نماز پڑھی پھر انتظار کیا یہاں تک کہ شفق عائب ہوگئ تو عشاء پڑھی پھر فر مایا ''ان رسول الله علیہ کان اذا عبدل به امر صنع مثل الذی صنع "

ترجمہ: کرسول اللہ عظافہ کواگر کوئی جلدی کا معاملہ چیش آجاتا تواہیے ہی کرتے جیے میں نے کیا۔

مل: تغيرابن كثير بص: ٢٣٣١، مورة النسآء

<sup>1.</sup> T. Till : 1.

يد : بخارى، كتاب المناسك، باب متى يصلى الفريجع ،ج: ام به ٢٢٨، قد يى

ير ابوداؤد، كماب الصلوق، باب الجمع بين الصلو تمن ، ج: اجس: ٩ كا، رحمانيد

# دعا كى فضيلت

حفرت ابو بریره رضی الله عندفر ماتے ہیں 'قلال رسول الله مَالَ الله مَالَتُهُ ليس شيء اكرم على الله عالى من الدعاء''

ترجمہ: رسول اللہ ﷺ نے فر مایا اللہ کی بارگاہ میں دعا سے زیادہ کوئی چیزمحتر م و کرمنہیں ہے۔

حفرت السابن ما لكرض الله عند عدوايت مي أن رسول الله علي الله على الله على

ترجمه: رسول الشعطة فرمايا دعا حبادت كامغز (لينى ظلاصهاور نجور) ب- حفرت انس رضى الشعند عنى ووسرى روايت بي وقال رسول الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه والاقامة "

ترجمہ: رسول اللہ عظافہ نے فر مایا اذان اور اقامت کے درمیان ما تکی جانے والی وعار زمیں ہوتی۔

ترجمہ: رسول اللہ علی نے فر مایا وعاؤں میں سب سے جلدی قبول ہونے والی وعاوہ ہے جوایک غائب مخض (اخلاص کے ساتھ ) دوسرے غائب مخض کے لیے کرے۔

مل : ترخدى ، كمّاب الدعوات عن رسول الله ، باب ماجاء في فضل الدعا ، ج. ٢٠٥٠ : ١٣٧ ، رحمانيد

٢ : ترندى، كتاب الدعوات عن رسول الله ، باب ما جاء في قضل الدعاء ج:٢٠ ص : ١٩٣٧ ، رجمانيد

ت : ترغدى، كماب الصلوق، باب ماجاء في ان الدعاء لا يروجين الاؤان والاقاسة ، ج: ١،٥٠ : ١٥٢ ، رحمانيه

مًا: ابودا ودركماب الصلوق بإب الدعائظيم الغيب، ج: امن: ٢٢٥ ، رحمانيه

دعامين باتها تفانا

دعاما تکنے کاطریقہ یہ ہے کہ اپنے دونوں ہاتھوں کو اٹھائے پھر دعا کے بعد دونوں کو

---

مضرت ابومولى اشعرى رضى الشعندروايت كرتے بيں -"دعا المنبى عَلَيْكِ الله ورأيت بياض ابطية"

ترجمہ: نبی اکرم ﷺ نے دعا کی اور اپنے دونوں ہاتھ اٹھائے یہاں تک کہ میں نے آپ ﷺ کے مبارک بغلوں کی سفیدی دیکھی۔ حضرت انس سے بھی ای طرح کی روایت ہے۔

حفرت عرابن خطاب رضى الشعند عدوايت مي "كان رسول الله مَلْكِلْهِ اذار فع يديه في الدعاء لم يحطهما حتى يمسح بهما وجهة"

ترجمہ: رسول اللہ علی جب دعاکے لیے ہاتھ اٹھاتے تواپنے چرہ (اقدس) پر پھیرنے سے پہلے (ہاتھ) نیچ نہ کرتے تھے۔

حفرت عبرالله ابن عباس رضى الله عند مروايت مي قال رسول الله عليه الذا دعوت الله فادع ببطون كفيك ولا تدع بظهور هما فاذا فرغت فامسح بهماوجهك "

ترجمہ: رسول اللہ عظافہ نے فرمایا جب اللہ ہے دعا کروتو اپنے ہاتھوں کی ہملیوں سے دعا کرنہ کہ ان کی پشت سے اور جب دعا سے فارغ ہوجا و تو اپنے ہاتھوں کو مند برال لو۔

ط: ١٠ بخارى، كتاب الدعوات، باب رفع الايدى في الدعاء ج:٢، ص ٢٥٠ مقد يي

المعارى، كتاب المفازى، بابعروة اوطاس، ح:٢٠ص ١٩٠قد يى

مة : بخارى، كتاب الدعوات باب رفع الايدى في الدعا،ج:٢٠،ص: ٣٦٥، قد كي

ت : ترفدي، ابواب الدعوات، باب ما جاء في رفع الايدى عند الدعا، ج: ٢، ص : ٢٣٩، رحمانيد

ي : اين ماجد كتاب الدعاء باب رفع اليدين في الدعاء من ١٤٥٠ قد يي

### فرض نمازوں کے بعد دعا کرنے کابیان

حضرت الوامامرض الله عنه بروايت مي قيل لسر سول الله عليه الله عليه الله على الله على

ترجمہ: رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں عرض کیا گیا کہ کس وقت دعا زیادہ تی جاتی ہے؟ فرمایا کہ رات کے آخری حصہ میں (کی گئی دعا) اور فرض نماز دل کے بعد (کی گئی دعا جلد مقبول ہوتی ہے)

"عن قتادة والضحاك ومقاتل في قوله تعالى" فاذافرغت فانصب" اى اذافرغت من الصلوة المكتوبة فانصب الى ربك في الدعاء وارغب اليه في المسالة يعطك ما"،

ترجمہ: حضرت قادہ بنجاک اور مقاتل اللہ تعالی کے قول (فساذا فسوغست فانصب) میں بیان کرتے ہیں کہ اس سے مراد ہے جب آپ فرض نماز سے فارغ ہوجا ئیں تو اپنے آپ کواپنے رب کی طرف دعا کرنے میں مشغول کریں اور سوال کرنے (مانگنے) میں ای کی طرف راغب ہووہ آپ کوعطافر مائے گا۔

حفرت فقل ابن عباس رضى الشعند الدوايت مي قال رسول الله عَلَيْ و تحشع وتضرع و تمسكن وتندرع وتقنع يديك تقول ترفعهما الى ربك مستقبلا ببطونهما وجهك وتقول يارب يارب ومن لم يفعل ذلك فهو كذاو كذًا "

ترجمہ: رسول اللہ علق نے فرمایا: نماز (نفل) دودور کعتیں ہیں ہردور کعت کے بعد تشہد ہے، خشوع وخضوع ،سکون اوراپنے رب کی طرف ہاتھوں کواس طرح اٹھا تا کہان کا

ط : ترفدى، ابواب الدعوات عن رسول الله ، باب ما جاء في جامع الدعوات عن رسول الله ، ج: ٢ من ١٢٠ ، رجمانيه

ت تغير كير، الجزءالثاني والثلاثون، سورة الم نشرح، ج: ٨٠٤ مص: ١٥، دار الكتب العلميه، تهران

ت : ترخى، الواب الصلوة عن رسول الله، باب ما جاء في الخطع في الصلوة ، ج: ١، ص: ١٩٦ ، رتمانيد

انددونی حصد مند کی جانب رہے اور پھر کہنا اے رب!اے رب! جس نے ایسانہ کیا وہ الیا ہے دہ ایسا ہے۔

اب ان لوگوں سے سوال ہے جوفرض نمازوں کے بعد دعا سے روکتے ہیں کہ وہ کسی بناء پر مسلمانوں کو دعا کرنے سے روک رہے ہیں کیا اللہ سے مانگنا بدعت ہے؟ یا رسول اللہ علیہ نے نماز کے بعد دعا کرنے سے تہمیں روکا ہے؟ اگر ایمانہیں تو خداراخو دبھی اسٹے آپ کو گمراہی سے بچا کیں اور دوسروں کو بھی گمراہ نہ کریں۔

وَإِذَاسَئَلَكَ عِبَادِى عَنِّى فَاِنِّى قَرِيُبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ (البقرة:١٨١)

### تمازجنازه كابيان

نماز جنازه يرصخ كاطريقه:

امام محرر متناللہ علیہ لیسے جی کہ میں نے امام اعظم البوحنیفہ رضی اللہ عنہ ہو چھا کہ میت پر نماز جنازہ کس طرح پڑھی جائے؟ تو امام صاحب نے فرمایا جب جنازہ رکھ دیا جائے تو امام آگے ہو ھوجائے اور لوگ چھے حفیں بائد ھالیں ، امام رفع یدین کر کے تجبیر کے اور لوگ بھی اس کے ساتھ رفع یدین کر کے تجبیر کہیں۔ پھر اللہ کی حمد و شاء کریں۔ پھر امام اور لوگ بغیر رفع لوگ بغیر رفع لوگ بغیر رفع لوگ بغیر رفع یدین کے دوسری تجبیر کہیں اور نبی علیہ پر ورود پڑھیں پھرامام اور لوگ بغیر رفع یدین کے دوسری تجبیر کہیں اور مام وائی استغفار اور شفاعت کریں ، پھرامام اور لوگ بغیر رفع یدین کے چھی تجبیر کہیں اور امام وائیں اور بائیں سلام پھیر دے اور لوگ بھی (امام محمد نبی کہا) میں نے پوچھا کیا حمد و شاء دو ووشریف ، اور میت کے لیے دعا بلند آ واز سے پڑھی جائے؟ تو امام صاحب نے فرمایا کہ تھیں ۔ کی کو بلند آ واز سے نہ پڑھو بلکہ آ ہت۔ جائے؟ تو امام صاحب نے فرمایا کہ امام قرائے کر سے امام قرائے کر سے اور نہ تی اس کی افتداء میں مقتدی قرآن پڑھیں ؟ تو امام صاحب نے فرمایا کہ امام قرائے کر سے امام قرائے کر سے اور نہ تی اس کی افتداء میں مقتدی قرآن پڑھیں ؟ تو امام صاحب نے فرمایا کہ امام قرائے کر سے امام قرائے کر سے اور نہ تی اس کی افتداء میں مقتدی قرآن پڑھیں ؟ تو امام صاحب نے فرمایا کہ امام قرائے کر سے اور نہ تی اس کی افتداء میں مقتدی قرآن پڑھیں ؟ تو امام صاحب نے فرمایا کہ امام قرائے کر سے اور نہ تی اس کی افتداء میں مقتدی قرآن کریں۔

نماز جنازہ میں قیام اور چارتھ ہیں مرض ہیں اس پراجماع امت ہے۔ پہلی تھ ہیر کے بعد میت کے لیے دعا کرنا کے بعد میرو ثناء، دوسری کے بعد در دو شریف، اور تیسری تھ ہیر کے بعد میت کے لیے دعا کرنا متحب ہے، ثناء، در دو شریف اور استغفار کے لیے جو کلمات منقول ہیں ان میں سے کوئی بھی بڑھ لیے جائیں جائز ہیں۔

ثناء من خواه مروج ثناء (سبسحانک اللهم و بسجمدک و تبارک اسمک و تعالی جدک و جل ثناء ک و لآاله غیرک ) پرهی جائے جوکہ معرف عبداللہ ابن معودرضی اللہ عنہ سے ابن الی شیبہ ابن مردویہ اور حافظ شجاع نے

ما: الميوط، ج: ايم: ٣٢٣، ٢٢٣، مطبوعة ادارة القرآن كراجي

کتابالفردوس میں روایت کی ہے۔ یا کوئی اور کلمات ثناء پڑھے جائیں دوٹوں جائز ہیں۔

اور درود شریف جس می رخم کے الفاظ بیں جیسا کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ سے منقول ہے''وار حم محمد وال محمد کما رحمت علی ابراهیم و علی ال ابراهیم انک حمید مجید ''اور حضرت ابن عباس سے مروی ہے''وار حم محمد وال محمد کما صلیت وبارکت و ترحمت علی ابراهیم وعلی ال ابراهیم انک حمید مجید ''

ذكوره درود پرهيس يا نماز والا درود پرهيس دونول جائز بيل مذكوره كلمات كو خلاف سنت اور بدعت كهنا كم على ك علامت ب- اى طرح حفرت ابو بريره رضى الله عنه اور حفرت ابوايرا بيم المهلى سے دوايت بكرسول الله علي بنازه يس بيدعا ما تكتے تھے۔ "اللّه مَّ اغْفِرُ لِحَيِّ خَاوَمَيِّة عَلَى الْإِسُلامِ وَمَنْ تَوَقَّيْتَهُ مِنَّا فَتَوَقَّهُ وَذَكِرِ نَمَا وَأَنْفَانَا اللّهُمُ مَنُ اَحْيَيْتَهُ مِنَّا فَاَحْدِهِ عَلَى الْإِسُلامِ وَمَنْ تَوَقَّيْتَهُ مِنَّا فَتَوَقَّهُ عَلَى الْإِيْمَانَ"

. مذکوره دعا پڑھیں یا کوئی اور دعا جوقر آن میں ہو یا حدیث میں ہو پڑھیں دونوں

طرح جازیں۔

نماز جنازه کی چارتگبیرین ہیں:

نماز جنازه میں جارتکبیری فرض ہیں۔جیدا کدامام بخاری نے حضرت ابوہریه رضی اللہ عندے دوایت کیاہے "ان وصول الله مالیات نعی النجاشی فی الیوم الذی

ما : سعادة الدارين، ص: ٢٣١،٢٣٠، مطبوعه مطبعة ، بيروت

ع : الله ترفدى الواب البخائز، باب القول في الصلوة على الميت، ج: الم ٣٢٣، رخمانيد الله الوداؤد، كماب البخائز، باب الدعاللميت ، ج: ٣ مِس: ١٠٠ ارجمانيد

مات فیہ و خرج بھم الی المصلی فصف بھم و کبر علیہ ادبع تکہیرات'' ترجمہ: رسول اللہ ﷺ نے حضرت نجاشی رضی اللہ عنہ کے وصال کے دن ہی آپ کے وصال کی خبر دی اور صحابہ کرام کو لے کر جنازگاہ کی طرف تشریف لے گئے ان کی صفیس بنوائی اور چارکیمیر کہہ کرنماز جنازہ پڑھائی۔

جنازه میں صرف پہلی تکبیر پر رفع پرین ہے:

حفرت الوجريره رض الله عند عدوايت من أن رسول الله والله والله والله على المعنادة فرفع يديه في اول تكبيرة ووضع اليمنى على اليسرى"

ترجمہ: رسول اللہ عظیمہ نے جنازہ پر تھبیر کھی تو پہلی تھبیر میں رفع یدین کیا اور دائیں ہاتھ کو بائیں ہاتھ پر رکھ لیا۔

حفرت عبرالله ابن عباس رض الله عنها عدوايت بين ان رسول الله يوفع يديه على الجنازة في اول تكبيرة ثم لا يعود "

ترجمہ: رسول اللہ عظافی نماز جنازہ میں صرف پہلی تکبیر پررفع یدین کرتے تھے۔ مجردوبارہ نہیں کرتے تھے۔

نماز جنازه میں قرآن پر صنے کی ممانعت:

امام اعظم ابوحنیفہ اور صحابہ کرام رضوان اللہ علیم اجمعین کی اکثریت نماز جنازہ میں قرآن مجید کر سے خطر ماتے۔اس وجہ سے نماز جنازہ میں قرآن مجید کی کوئی آیت بطور تلاوت قرآن پڑھنا جائز نہیں ہے۔ ہاں کسی آیت کوبطور حمد وثناء یا بطور دعا پڑھا جاسکتا ہے جیسا کہ بکثر ت احادیث اور آثار موجود ہیں۔

ط: بخارى، كتاب الجنائز، باب الكير على الجنازة اربعا،ج:١١ص ١٥٨، قد يى

ت : المن ترفدي، ابواب البحائز، باب ماجاء في رفع اليدين على البحازة، ج: ١٥٠ ٣٣٣، رحمانيه

<sup>🕸</sup> سنن دارقطنی ،ح:۴:من ۵۵،مطبوعه، نشر السه، ملتان

يتا : سنن دارقطني ،ج.٣٠م. ٥٥، نشر السنه، ملتان

حضرت جابرض الشعنه بيان كرتے بين ماباح لنادسول الله عليه ولا ابوبكرولاعموفي الصلوة على الميت بشيء "

نز جمہ: رسول اللہ علیہ، حضرت ابو بکرصد این اور حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہما نے نماز جناز ہ میں کسی چیز کے پڑھنے کو معین نہیں فر مایا۔

حضرت على الرتضى رضى الشرعت منقول بي "انه اذاصلى على ميت بدء بحمد الله ويصلى على النبي مُنْ الله في اللهم اغفر الاحيانا وامو اتنا"

ترجمہ: حضرت علی جب نماز جنازہ پڑھتے تو پہلے اللہ کی حمر کرتے پھر نبی کریم علی اللہ کی حمر کرتے پھر نبی کریم علی اللہ معلق کے پھر دعا کرتے ''اللہ م اغفو لاحیا تناوامواتنا''۔

حفرت نافع بيان كرتے جي 'ان ابن عمود ضي الله عنهما كان لايقوء في الصلوة على الميت''

ترجمه: حضرت ابن عمرضى الله عنما نماز جنازه مي قرآن مجير نبيس پر حق تھے۔ حضرت ابوالحنهال كتبح جي "سألت اباالعالية عن القرأة في الصلوة على الجنازة بفاتحة الكتاب تقوء الافي صلوة بفاتحة الكتاب تقوء الافي صلوة فيها ركوع و سجود"

ترجمہ: میں نے ابوالعالیہ ہے نماز جنازہ میں سورۃ فاتحہ پڑھنے کے متعلق پوچھا انہوں نے کہامیر ہے گمان میں سورۃ فاتحہ صرف اس نماز میں پڑھی جاتی ہے جس میں رکوع و سجو دہو۔

مل: مصنف ابن الى شيب كتاب البخائز ، باب من قال ليس على دعاء موقت فى الصلوة عليه الخ ، ج: ٣٩٣، ادارة القرآن اكثرى طبح اولى ٢٩٣٠ م

ع : مصنف ابن الى شيب كتاب البحائز ، باب من قال يس على دعاء موقت في الصلوة عليه الخ ، ج: ٢٠٩٠ عن ٢٩٥

مًا: مصنف ابن الي شيب كمّاب الجائز، باب من قال ليس على الجنائز قرأة ،ج ٣٠٠ ص: ٢٩٨

ي : مصنف ابن الى شيد، كماب البنائز، باب من قال ليس على البنائز قرأة ، ج: ٣٩٩ ب ٢٩٩

تو پیت چلا کہ نماز جنازہ میں سورۃ فاتحہ یا قرآن کی کوئی بھی سورۃ نہیں پڑھی جائے گیاں سورۃ فاتحہ کے مضامین چونکہ جمدوثناء اورد عا پہشتل ہیں اس لیے اگر کوئی آ دی قرائت کی بال سورۃ فاتحہ کی نبیت کے بغیر صرف جمدوثناء اور دعا کے ارادہ سے پہلی تحبیر کے بعد جنازہ میں سورۃ فاتحہ پڑھ لیوائش ہے حضرت عبداللہ ابن عباس رضی اللہ عنہما نے بھی پہلی تحبیر کے بعد لبطور حمدوثناء سورۃ فاتحہ پڑھی ہے اور باقی جوروایات سورۃ فاتحہ پڑھنے کی ہیں وہ ضعیف بعد لبطور حمدوثناء سورۃ فاتحہ پڑھنے کی ہیں وہ ضعیف بیں جبکہ اس کی ممانعت حدیث سے ج

جيما كرحفرت عبدالله اين معودرض الله عند مروى بي أنسه سنل عن صلوة الجنازة هل يقرء فيهافقال لم يوقت لنا رسول الله عليه قولاولا قرأة وفى رواية دعاء ولاقرأة كبرماكبر الامام واختر من اطيب الكلام ماشئت "

ترجمہ: حضرت عبداللہ ابن مسعود ہے نماز جنازہ میں قرائت کے متعلق پوچھا گیا تو آپ نے فر مایارسول اللہ ﷺ نے ہمارے لیے کوئی خاص کلام اور قرائت مقرر نہیں فر مائی ایک روایت میں ہے کہ کوئی خاص دعا اور قرائت مقرر نہیں فر مائی جب اما تکمیر کہے تو تم بھی تکمیر کہواور جوا جھے ہے اچھا کلام (ثناءود عاوغیرہ) چا ہوا ختیار کرو۔

نابالغ ميت كي دعا:

اگرمیت نابالغ ہوتو دعا کرے کہ اللہ اس کو ہمارے لیے آخرت میں اجروثو اب کا سبب بناوئے۔

چونکہ نابالغ بچہا حکام کا مکلف نہیں ہوتا اس لیے دعامغفرت کی ضرورت نہیں تو یہ عاہر مھے:

ط: الله مغنی ابن قد امد، ج: ۲، ص ۱۸۵۹، دار الفكر، بيروت

المبوط السرحي ،ح.٣٠م ،١٥٠ مطبوعه وارالكتب العلميد ، بيروت

A بدائع الصنائع ، ج: ا،ص: ١٣٣ ،مطبوع ، ايج ، ايم سعيد ايذكيني

ع: بخارى، كتاب البنائز، بابقرأة فاتح الكتاب على البنازة، ج: ١٩٥١ مد كى

نماز جنازہ کے بعد دعا مانگنا:

نماز جنازہ کے بعد دعا مانگنا جائز ومتحب اور متحن ہے قرآن و حدیث سے بھڑت دلائل موجود ہیں اور کئی آٹا رصحابہ سے بھی نماز جنازہ کے بعد دعامانگنا ثابت ہے دعا عبادت کا مغز اور نجوڑ ہے اور اللہ سے مانگنے کا بار بار تھم کیا گیا ہے اللہ نے فرمایا'' ادعو نسی است جب لکم ''تر جمہ: جھسے مانگو ہیں تبہاری سنوں گا۔ اس آیت ہیں عموم ہے اور اس عموم میں بعد نماز جنازہ کا وقت بھی داخل ہے۔

اورفر مایا' و اماالسائل فلا تنهو'' ترجمہ: اور مانگنے والے کونہ چھڑکیں۔
اس آیت میں سائل کوچھڑ کئے ہے نے کیا گیا ہے قو آپ فیصلہ کریں کہ جنازہ کے
بعد اللہ سے دعاما تکنے والا سائل ہے یانہیں؟ اگر نہیں تو ٹابت کریں اگر سائل ہے تو پھراسے
منع کرنے کا کیا مطلب ہے؟

الله تعالى ايمان والول كى تعريف كرتے موئے فرماتا بي والذين جاء وا من بعد هم يقولون ربنا اغفر لناو لا خواننا الذين سبقونا بالايمان "

ترجمہ: اور وہ جوان کے بعد آئے عرض کرتے ہیں اے ہمارے رب جمیں بخش وے اور ہمارے بھائیوں کو جوہم سے پہلے ایمان لائے۔

اس سے واضح ہوگیا کہ بعد میں آنے والے اہل ایمان پہلے ایمان لانے والوں

ط: طحطاوی علی نورالایشاح، ج: ۲،ص: ۲۲۹، مطبوعه المکتبة الغوثیه، کراچی ما: المومن: ۲۰ منا: الضح: ۱۰ منا: حشر: ۱۰

کے لیے مغفرت اور بخشش کی وعاکرتے ہیں اب اس میں کسی خاص وقت کی قید نہیں ہے اور نہ ہی کسی وقت کی قید نہیں ہے اور نہ ہی کسی وقت کی ممانعت ہے تو معلوم ہوا کہ اٹل ایمان جب جا ہیں گزرے ہوئے مسلمانوں کے لیے وعائے بخشش کر سکتے ہیں اب آپ خود ہی فیصلہ کریں کہ اس آیت کے عموم میں جنازہ کے بعد والا وقت واخل ہے یا نہیں؟ اگر آپ کہتے ہیں کہ نہیں تو پھر قر آن و حدیث ہے اس کی دلیل پیش کریں اور اگر واخل ہے تو پھر جنازہ کے بعد وعا کڑنے ہے دو کئے کا کیا مطلب ہے؟

ای طرح رسول الله علی نے بعد نماز جنازہ دعا کرنے کا تھم دیا مہ جیسا کہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہرسول اللہ علی ملک المدیت فاخلصو الله الدعاء "

ترجمہ: جبتم میت پرنماز پڑھ چکوتواں کے لیے خاص دعا ماتگو۔

جس طرح'' فَإِذَا طَعِمُتُمُ فَانْتَشِرُونَّا '' (جب کھا چکوتو متفرق ہوجا دَ) اس میں کھا کرجانے کا تھم ہے نہ کہ کھانے کے درمیان ، لہذا'' فا'' سے پیۃ چلا کہ اس سے پہلا جو کام کیا گیا ہے اس کے فور أبعد دوسرا کام ہے تو معلوم ہوا کہ بیدوعا نماز پڑھ لینے کے بعد کی ہے۔

امام بخاری ومسلم کے استاذ الحدیث امام ابن ابی شیبها پنی مسنف میں سند ثقی صحیح کے ساتھ صدیث نقل کرتے ہیں۔

ط: البوداؤد، كتاب البيئائز، بإب الدعا للميت، ج: ٣ ص: ٣٠ مراهانيه

コア: ーリアリ : た

حفرت على الرتفنى رضى الله عند نے جناب يزيد بن مكفف كا جناز ور حايا اور جار المجمير كہيں "كم حتى مشى اتباہ وقال اللهم عبدك وابن عبدك نزل بك اليوم فاغفر له ذنبه و وسع مدخله"

ترجمہ: چرآپ چلے یہاں تک کہاس میت کے پاس آئے اور دعا کی اے اللہ! تیرابندہ اور تیرے بندے کا بیٹا آج تیری بارگاہ ٹس حاضر ہوا ہے اس کے لیے اس کے تمام گناہ بخش دے اور اس کی قبر کو کشاوہ کردے۔

اں روایت سے صاف واضح ہوگیا کہ بیدہ عانماز جنازہ کے بعد کی گئ ہے کیونکہ بیہ کھ قدم چلنے کے بعد کی گئی اور نماز میں چلناممنوع ہے۔

حفرت ابرائيم بجرى كروايت ب، قرمايا "رايت ابن ابى اوفى و كان من اصحاب الشجرة ماتت ابنية الى ان قال ثم كبر عليها اربعاثم قام بعد ذلك قدر مابين التكبيرتين وقال رأيت رسول الله الشيالية كان يصنع ما

ترجمہ: میں نے ابن ابی اوٹی کو دیکھا یہ بعیت الرضوان والے صحابی ہیں کہ ان
کی بیٹی کا انقال ہوگیا۔ پھر ان پر چارتکبیریں کہیں پھر اس کے بعد دو تکبیروں کے فاصلہ کی
مقدار کھڑ ہے ہوکر دعا کی اور فر مایا میں نے رسول اللہ علیہ کو ایسے ہی کرتے ہوئے دیکھا۔
اب جولوگ کہتے ہیں کہ نماز جنازہ کے بعد دعائمیں ماگئی چاہیے اور اسے بدعت اور گر ابی
کہتے ہوئے تھکتے نہیں ان سے التماس ہے کہ وہ اس پر قر آن وحد ہے ہے کوئی دلیل پیش
کریں کہ نماز جنازہ کے بعد دعا کرنے سے اللہ نے منع فر مایا نبی کر یم علیہ نے منع فر مایا ہے کہ کہ ہے یا س ایک دلیل ہے ہے موجود ہیں تو پھر اس ایک ایسے کام سے بھی موجود نہیں ہے اور اس کے کرنے پر کئی دلائل موجود ہیں تو پھر اس ایک ایسے کام سے بھی موجود نہیں ہے اور اس کے کرنے پر کئی دلائل موجود ہیں تو پھر اس ایک ایسے کام سے

ال مصنف ابن الى شيبه كتاب الجنائز ، باب في الدعا وللميت بعد ما يدفن وليوى عليه ،ج ٢٠ من ١٣٣١ ، الم

ع : كنز العمال صلوة البخائز ، ج ها عن ١٥١٥ (قم: ٣٤٥١) مؤسسة الرسال

مسلمانوں کو روکنا اور انہیں بدعتی اور گمراہ کہنا کہاں کا انصاف اور اعتدال ہے۔ تو تمام مسلمان بھائیوں سے گزارش ہے کہ ان لوگوں کے کہنے پراس ایک اچھے کام اور کار خیر کو مت چھوڑیں بلکہ نماز جنازہ کے بعد دعا ضرور کیا کریں کیونکہ ہوسکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ تمہاری دعا ہے اس میت کی مغفرت فرمادے۔

جنازه اللهانے كى نضيات:

اور حفرت الوجريره رضى الشعندروايت كرتي بين " من حمل الجنازة مل البعنازة بين الدي عليه "

ترجمہ: جس نے جنازہ کے چاروں پایوں کواٹھایا تو تحقیق اس کے گناہ معاف کردیئے جا کیں گے۔

ای روایت کے پیش نظر جن علاقوں میں ہرآ دی کومیت اٹھانے کا موقع نہیں ماتا راستہ تنگ ہونے کی وجہ سے وہاں جنازہ گاہ میں ہی چالیس قدم کی گنتی کر لیتے ہیں۔اس طرح کہ پہلے میت کے اسلے دائیں کندھے والے پائے کو پھر پچھلے دائیں پاؤں والے پائے کو پھرا گلے بائیں کندھے والے پائے کو اور پھر پچھلے بائیں پاؤں ولیلے پائے کواٹھا کر دں دی قدم چلتے ہیں کل چالیس قدم ہوجاتے ہیں۔اس طرح کے عمل میں کوئی حرج نہیں۔

<sup>--</sup>

ما : تاريخ اين عساكر ، ج: ٢٤ عن : ٨١ مطبوع ، وارالفكر ، بيروت

T. مصنف عبدالرزاق، ت: ۵۱۲، ص ۱۲، مطبوعه ، محتب اسلامی، بیروت

غائبانه نماز جنازه كأهكم

فوت شدگان کے حقق میں سے زندوں پر جوسب سے برائی ہے وہ ان کی نماز جنازہ پڑھنا ہے اور بیان پر فرض ہے لیکن ایبا فرض ہے کہ اگر بعض اوا کردیں تو سب کی طرف سے ساقط ہوجائے گا۔ اس طرح فوت شدگان کو دعا کی بڑی ضرورت ہوتی ہے۔ اگر چہصلوۃ جنازہ بھی دعا ہے لیکن صلوۃ جنازہ اور دعا میں کچھفرق ہے جبیبا کہ صلوۃ جنازہ کے لیے طہارت شرط ہے جبکہ دعا کے لیے ایبانہیں ہے۔ صلوۃ جنازہ کے لیے قبلہ رخ ہونا ضروری ہے جبکہ دعا کے لیے ضروری نہیں ہے۔ نماز کی فرضیت کا سبب وقت ہے اور نماز جنازہ کی فرضیت کا سبب وقت ہے اور نماز جنازہ کی فرضیت کا سبب کی مسلمان کا فوت ہوجاتا ہے۔ گویا نماز جنازہ کی فرضیت کا سبب سی مسلمان کا فوت ہوجاتا ہے۔ گویا نماز جنازہ کی فرضیت کا سبب لیے نماز جنازہ فوت شدہ کا جم ہے اس جم کے ہوتے ہوئے نماز اوا کی جائے گی اس لیے نماز جنازہ پڑھیت کا جاضر ہونا شرط ہے۔ جب شرط نہیں تو مشروط بھی نہیں ۔ جبکہ دعا کے لیے میت کا حاضر ہونا شرط ہے۔ جب شرط نہیں تو مشروط بھی نہیں ۔ جبکہ دعا کے لیے میت کا حاضر ہونا شرط نہیں میت کی غیر موجودگی میں بھی دعا کی جاستی ہے۔

نماز جنازہ مسلمان کے لیے اعزاز واکرام ہے جیسا کے شل ، گفن ، ادب سے اٹھانا اور ڈن کر بھے تو جب وہ جسم ہی موجود نہ ہوجس کے لیے بیاعزاز واکرام ہے تو پھر نماز جنازہ کیسی ؟ صرف وعا باقی رہ جائے گی جس کے لیے نہ صفیں شرط ، ندامام اور نہ ہی قبلدرخ ہونا شرط ہے کیس یا روگ الٹی حیال چلتے ہیں جو چیز کرنے کی ہے اس سے رو کتے ہیں اور جو نہیں کرنے کی اس کے کرنے کا اتنا شور مچاتے ہیں۔ پیتنہیں کہ امت مسلمہ سے علیحد گی کیوں ہے ؟

عائبانه نماز جنازه کے قاتلین کی دلیل:

اس کے جائز بھے والے ولیل ویتے ہیں کہ حضور عظی نے جشہ کے بادشاہ حضرت نجاشی کی نماز جنازہ پڑھائی حالانکہ وہ جشہ میں تھے۔ جبیا کہ حضرت ابو ہریہ وضی الله عندے فرمایا ''ان وسول الله مَلَّالِلَهِ نعی النجاشی الم تقدم فصفو احلفه فکبر مل ''،

ط: بخارى، كتاب البحائز، بإب الليم على البحازة اربعانج: امن: ١ ١٥، تديي

ترجمہ: رسول اللہ ﷺ نے حضرت نجاشی رضی اللہ عنہ کے وصال کے دن ہی آپ کے وصال کی خبر دی پھر آگے ہو ھے صحابہ نے پیچھے صفیں بنالیس رسول اللہ سکا لیے نے چار تکبیریں کہیں۔

اس حدیث کوامام بخاری نے تیرہ جگہ مختلف عنوانات کے تحت ذکر کیا ہے۔ لیکن کسی جگہ پراسے غائبانہ نماز جنازہ کی دلیل نہیں بنایا۔اس لیے اس کو غائبانہ نماز جنازہ کی دلیل بنانا درست نہیں ہے۔ کیونکہ بیر سول اللہ عظیم کی خصوصیت ہے اگر باقی لوگوں کے لیے جائز کہیں گے تو خصوصیت نہیں رہے گی۔

دوسری وجہ یہ ہے کہ حدیث میں کہیں بھی نہیں کہرسول اللہ علی نے ان کی غائبان نماز جنازہ بڑھی ہاں روایت میں یہ ہے کہ حضور علیہ میں مدید طیبہ میں سے اور حضرت غائبان نماز جنازہ بڑھی ہاں روایت میں یہ ہے کہ حضور علیہ کے میں میت رسول اللہ علیہ کے سامنے کردی گئی تھی اور درمیانی جابات اٹھادیے گئے تھے (جس طرح کہ معراج سے والیسی کے بعد کفار کے سوالات پر بیت المقدی کورسول اللہ علیہ کے سامنے کردیا گیا اور جابات اٹھا و سے گئے ) جیسا کہ حضرت عمران ابن حسین رضی اللہ علیہ نیاز مانے ہیں 'انبان ارسول اللہ علیہ ان احاکہ النہ علیہ فقام رسول الله علیہ و صفوا حلفه و کبر اربعا و هم لا یظنون الاان جناز ته بین یدیه ''

ترجمہ: رسول اللہ ﷺ نے ہمیں خبر دی تمہارے بھائی نجاثی فوت ہوگئے ہیں کھڑے ہوجا وَان کی نماز جنازہ اداکر ورسول اللہ ﷺ کھڑے ہوگئے اور صحابہ کرام یہی سمجھ رہے تھے کہ حضرت نجاشی کاجسم ان کے سامنے ہے۔

معلوم موا كدحفرت نجاشى كاجنازه غائباندندتها كيونكه غائب وه موتاب جونظرند

مَد : الله صحيح ابن حبان ، كتاب البخائز ، فعل في الصلوة على البحازة ذكر البيان بان المصطفى علية فتى الى الناس النجاشي في اليوم الذي توفي في يتم خامس ، ن: ٢٠ من ، ٢٠٠٥ ، (قم الحديث ، ٣٠٩٢ ) بيروت المناه الموطام ن الاسانيد ، ج: ٢ من ، ٣٣٠٣ ، مكتبه قد وسيدلا مور

آئے۔جبدمحد مین کی ایک بہت بڑی جماعت نے بیرواضح کیا ہے کدرسول اللہ علقہ لدینہ طبیبہ میں ہوتے ہوئے حضرت نجاشی کی حاضر میت کا جنازہ پڑھار ہے تھے کہ بیررسول اللہ علقہ کی خصوصیت ہے۔

قابل غوربات:

کیا ہم خلفائے راشدین باقی صحابہ کرام اور ائمہ مجتبدین سے بڑھ کر رسول اللہ علیہ کی سنقوں بڑمل کرنے والے ہیں؟

! خلفائے راشدین میں ہے کی خلیفہ نے نہ خود کی کاعا تبانہ جنازہ پڑھااور نہ ہی ان کا کسی نے پڑھا۔ حالانکہ بہت سارے صحابہ کرام خلفائے راشدین کے ادوار میں دور دراز علاقوں میں چلے گئے تھے جس کی بناء پر وہ خلفائے راشدین کے جنازے کے وقت موجود نہ تھے۔

بدری صحابہ نے نہ تو خود کسی کا عائبانہ جنازہ پڑھاادر نہ ہی ان کا کسی نے عائبانہ جنازہ پڑھا ہے۔

بیعت رضوان والے صحابہ نے نہ تو خود کسی کا عائبانہ جنازہ پڑھایا اور نہ ہی ان کا کسی نے پڑھایا۔ تابعین نے نہ خود کسی کا غائبانہ جنازہ پڑھا اور نہ ہی ان کا پڑھا گیا۔ ائمہ اربعہ امام اعظم ابوطنیفہ، امام مالک اور امام شافعی، امام احمد ابن طنبل رحمتہ اللّٰظینہم اجمعین نے نہ تو خود کسی کا عائبانہ جنازہ پڑھا اور نہ ہی ان کا کسی نے پڑھا ہے۔

گویا کہ غائبانہ نماز جنازہ کے ممنوع ہونے پرعملاً صحابہ کرام، تابعین، اتمہ مجتبدین اورامت کا اجماع ہے۔

کیا خلفائے راشدین کوحفرت نجاخی کے جٹازہ کاعلم نہیں تھا۔ صحابہ کرام کواس کا علم نہیں تھا کہان کے ادوار میں دور دراز علاقوں میں استے صحابہ کرام اور تابعین شہید ہوئے لیکن انہوں نے کسی کا عائبانہ جٹازہ نہیں پڑھا؟

سارا کھے ہونے کے باوجود جب انہوں نے ایسانہیں کیا تو پت چلا کہ وہ بھی ای

بات کے قائل تھے کہ غائبانہ جنازہ خلاف سنت ہے۔ میت کو فن کرنے کے بعد دعا کرنا:

میت کوفن کرنے کے بعد خصوصی طور پرمیت کی مغفرت و بخشش کے لیے وعاکر تا مسنون ہے تاکہ منکر وکیر کا جواب دینے میں آسائی ہو۔ جیسا کہ حضرت عثمان ابن عفان رضی اللہ عند فرماتے ہیں ' کان السببی ملا اللہ الدافر غ من دفن المیت وقف علیه فقال استغفر والاحیکم واسالوابالتبیت فانه الان یسئل''

ترجمہ: نی کریم ﷺ جب وفن میت سے فارغ ہوتے تو فرماتے اپنے بھائی کے لیے استغفار کرواوراس کے لیے ٹابت رہنے کا سوال کرواس لیے کہ اس سے ابھی سوال کیا جائے گا۔

امام احمد نے زہریں ابولیم نے حلیہ یں حضرت طاؤس رضی اللہ عند بروایت کیا ہے فرماتے ہیں 'ان الموتی یفتنون فی قبور هم سبعا فکانوا یستحبون ان مطعم عنهم تلک الایام''

ترجمہ: بے شک مردے اپنی قبروں میں سوال کیے جاتے ہیں سات دن تک تو صحابہ کرام یہ پہند کرتے تھے کہ ان دنوں میں مردوں کو ثواب پہنچانے کے لیے کھانا کھلایا جائے۔

اس ہے ثابت ہوا کہ صحابہ کرام کا سات دن تک کھانا کھلانے کا مقصد یہ تھا کہ میت کی امداد جاری رہے اور محر کیر کے جوابات میں اس کے دل وزبان ثابت رہیں۔ میت کی امداد جاری رہے تھی علی الاطلاق مینے عبدالحق محدث وہلوی رحمتہ الله علیہ العجات محدث دہلوی رحمتہ الله علیہ العجات

ما: ابوداؤد، كتاب البحائز، باب الاستغفار عند القير للميب في وقت الالفراف، ج.٢٠ ص: ٥٠ ا، رحمانيه ما: المح فآلوي حاوي، ج.٢٠ من: ١٨٣ برش الصدور من ٥٤ مطبوعه مكتبه توريد رضويه ما: فآلوي حادي، ج.٣٠ من: ١١ مفوة الصفوه لا بن جوزي، ج.٢٠ من: ٢٨٩ ما: فآلوي حادي، ج.٢٠ من: ١٨٥ مطبوعه مكتبه توريد رضويه

ش قرمات بین ومستحب است که تصدق کرده شد از میت بعد از رفتن او از عالم تاهفت روز و تصدق ازمیت نفع میکند اورایے خلاف میان اهل علم ووارد شده است دراں احادیث صحیحه خصوصاو در بعض روایات آمده است که روح میت می آید خانه خود را شب جمعه پس نظر میکند که تصدق میکنداز و می یانه "والله اعلم

ترجمہ: میت کے اس دنیا فانی ہے جانے کے بعدسات دن تک میت کی طرف سے صدقہ کرنامتحب ہے اور اس سے میت کو فائدہ حاصل ہوتا ہے اس پرتمام علماء کا اتفاق ہے اور اس کے متعلق خصوصی طور پرا حادیث صححہ وار دہو گئے ہیں۔

اوربعض روایات میں میجی آیا ہے کہ جعرات کومیت کی روح اپنے گھر میں آتی ہے اور دیکھتی ہے کہ کیا میرے لیے صدقہ کرتے ہیں یانہیں (واللہ اعلم)
اس سے معلوم ہوا کہ جعرات کو خاص طور پر مُر دوں کو ایصال تو اب کرنامتحب

The transfer of the second section is a second seco

--

ما : الله الله عات كتاب الحمائز، بأب زيارة القيور، ج: امن ١١٥، ١٥، مطبوعه مكتبه توريد ضويه، مكمر

## الصال ثواب كابيان الاصل في الاشياء الاباحة اشياء من اصل اباحت ب-

کسی چیز کے ناجائز ، حرام اور بدعت ہونے میں صرف کسی کی رائے کا اعتبار نہیں ہوتا جب تک اس چیز کے ناجائز ، حرام اور بدعت ہونے میں کوئی شرعی دلیل موجود نہ ہو۔ اب جولوگ ایصال تو اب کرنے اور تعزیت سے روکتے ہیں ان سے گزارش ہے کہ وہ اس کے عدم جواز پرکوئی شرعی دلیل چیش کریں صرف ان کا قول معتبر نہیں ہوگا۔ کوئی الی متواتر ، متواتر نہیں تو مشہور۔ اگر مشہور نہیں تو صحیح خبر واحد ہی چیش کردیں جس میں سرکار دو جہاں متواتر نہیں تو مشہور۔ اگر مشہور نہیں تو صحیح خبر واحد ہی چیش کردیں جس میں سرکار دو جہاں علیق نے فرنایا ہو کہ میت کے لیے دعائے مغفرت کرنامنع ہے اگر اسے الیصال ثواب کیا جائے تو اسے کوئی فائدہ نہیں پہنچتا۔

مارے کے اگر چدد کیل دیالازی نہیں ہے کیونکہ مارے کے صرف یمی قاعدہ 
"الاصل فی الاشیاء الاباحة" کافی ہے۔ کین اس کے باوجود مارے پاس قرآن و
حدیث ہے بہت سارے دلائل موجود ہیں جن سے ثابت ہے کہ میت کے لیے معفرت ک
دعا کرنا اورا سے ایصال تو اب کرنا جائز وستحن ہے اور پھراس پرساری امت کا اجماع ہے۔
اللہ تعالیٰ نے ارشا وفر مایا "و اللّٰ فین جَاءُ وُ امِن بَعُدِهِم یَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرُ
لَنَا وَلِا خُو اِنِنَا الَّذِیْنَ سَبَقُونُ نَابِالْإِیْمَانَ"

ترجمہ: وہ لوگ جوان کے بعد آئے وہ کہتے ہیں اے ہمارے پروردگار! ہمیں بخش دے اور ہمارے ان بھائیوں کو بھی جو ہم ہے پہلے ایمان کے ساتھ گزر چکے ہیں۔ اس آیت میں اللہ مسلمانوں کے اس فعل کو بطور تعریف کے بیان فر مار ہاہے کہ بعد میں آنے والے مسلمان اُن بھائیوں کے لیے بھی دعائے مغفرت کرتے ہیں جوان ہے

پلے گزر بچے ہیں۔

تو معلوم ہوا کہ مردوں کو دعا کا فائدہ پہنچتا ہے اگر فائدہ نہ پہنچتا ہوتا تو پھر ان کے لیے دھائے مغفرت کرنا نضول اور لغوقر ارپائے گا۔ اور پھریہ بھی کہنا پڑے گا کہ معاذ اللہ قرآن نضول اور لغوکا موں کو بطور تعریف بیان کرتا ہے۔

دوسرى جَكْفر مايا ' رَبَّنَااغُ فِرُلِى وَلِوَالِدَى وَلِلْوَالِدَى وَلِلْمُ وَمِنِيْنَ يَوُمَ يَقُوُمُ الْحِسَابِ ' ' تَرْجمہ: اے ہمارے پروردگار! جھے اور میرے مال باپ اور سب مومنوں کو بخش دے جس دن حماب قائم ہوگا۔

یہ دعا حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنے متوفی والدین اورمسلمانوں کے ۔لیے مانگی اگر مروہ لوگوں کے لیے وعائے مغفرت کرنا جائز نہ ہوتا تو حضرت ابراہیم علیہ السلام مجھی بھی ایسانہ کرتے۔

عبادت کی تین تشمیں ہیں۔(۱) خالص بدنی عبادات جیسے نماز ،روزہ ، تلاوت قرآن ، تشبیح و تبلیل وغیرہ (۲) خالص مالی عبادات جیسے صدقات ، رکوۃ و خیرات وغیرہ (۳) مالی اور بدنی عبادات کامر کب جیسے ج

ایک سلمان جب بیرعبادات کرتا ہے تو الله رب العالمین اسے ان کا اجروثو اب عنایت فرما تا ہے اور جب ان عبادات کا ثو اب کسی فوت شدہ مسلمان بھائی کو پہنچائے تو اسے ثو اب اور نقع پہنچتا ہے۔ اس بارے میں کثرت سے مجے احادیث موجود ہیں جن کا انکار ناممکن ہے۔

حضرت العبر روض الشعنة مات بين رسول الشعطة فرمايا "ما الميت في القبر الاكالغريق المتغوث ينتظر دعوة تلحقه من اب او ام او اخ او صديق فاذالحقته كان احب اليه من الدنيا وما فيها وان الله تعالى ليدخل على اهل القبور من دعاء اهل الارض امثال الجبال وان هدية الاحياء الى

مل،، الاموات الاستغفار لهم،،

ترجمہ: مردہ کی حالت قبر میں ڈویتے ہوئے فریاد کرنے والے کی طرح ہوتی ہے وہ انظار کرتا ہے کہ اس کے باپ یا مال یا بھائی یا دوست کی طرف سے اس کو دعا پہنچاور جب اس کو کسی کی دعا پہنچتی ہے تو وہ دعا کا پہنچنا اس کو دنیا وہ انسان کے جبوب تر ہوتا ہے اور بے شک اللہ تعالیٰ اہل زمین کی دعا ہے اہل قبور کو پہاڑوں کی مثل اجر ورحمت عطافر ماتا ہے اور بے شک زندوں کا تحذیم دول کی طرف یہی ہے کہ ان کے لیے بخشش کی دعا ما تکی جائے۔

حفرت الوبريره رضى الشعن فرمات بين "قسال رسول الله مَالَيْ المات الانسان انقطع عمله الامن ثلاث صدقة جارية و علم ينتفع به وولد صالح يدعواله"

ترجمہ: رسول اللہ علیہ فی فرمایا کہ جب انسان فوت ہوجاتا ہے تواس کے ممل کا سلسلہ منقطع ہوجاتا ہے سوائے تین اعمال کے (کہ ان کا سلسلہ منقطع نہیں ہوتا) (۱) صدقہ جاریہ(۲) ایساعلم بس نفغ حاصل کیا جائے (۳) نیک اولا دجواس کے لیے دعاکرے۔

خفرت عائشراور حفرت عبدالله ابن عباس رضى الله عنهم سروايت بين الم رجلاقال يارسول الله والله والم الله والله والله

مل : شعب الايمان، ج: ٤، ص: ١٧، (رقم الحديث: ٩٢٩٥) واراكتب العلميه ، يم وت ١١٥٥ ه

ى : ابدوادُور، كتاب الوصايا، باب ماجاء في الصدقة عن الميت، ج:٢٠ص: ٥٠، رجمانيد

<sup>🖈</sup> مسلم، كماب الوصية ، باب مالحق الانسان من الثواب بعدو فاته، ٢٠٠٥م المراقد مي

ت : ١٠ مسلم، كتاب الزكوة ، باب وصول أو اب الصدقة عن الميت، ج: اعل: ٣٢٣ ، قد يى

<sup>🖈</sup> ابوداؤد، كتاب الوصايا، باب ما جاء في من مات عن غير وصية يتصد ق عند من: ١،ص: ٥٠ ، رحمانيه

الله بخارى، كتاب البنائز، باب موت الغيأ قافقة ، ج: ١٩٠ : ١٨١ ، قد يمي

ترجمہ: ایک مخص نے عرض کیا یا رسول اللہ علیہ ! میری ماں اچا تک فوت ہوگئ ہاورکوئی دھیت نہ کر تکی میراخیال ہے آگراہے بولنے کا موقع ملتا تو وہ صدقہ ویتی اگر میں اس کی طرف سے صدقہ دوں تو کیا اس کواجر ملے گارسول اللہ علیہ نے فرمایا ہاں ملے گا۔

اں حدیث کی شرح میں امام نو وی رحمته الله علیہ فرماتے ہیں کہ اس روایت میں میت کی طرف سے صدقہ کا جواز اور استحباب ثابت ہو گیا اور صدقہ کا ثواب میت کو پہنچتا ہے اس کو نفع ہوتا ہے اور صدقہ کرنے والے کو بھی اس کا ثواب حاصل ہوتا ہے میت کی طرف سے صدقہ کرنا اس صدقہ کے ثواب کا میت کو پہنچنا اور صدقہ کرنے والے کو بھی اس سے تواب حاصل ہونا میں مارے امورا لیے ہیں جن پرتمام سلمانوں کا اجماع مئے۔

حفرت عبدالله ابن عباس رضى الله عندروايت كرتے بيس كدرسول الله على في مايا " مامن رجل مسلم يموت فيقوم على جنازته اربعون رجلا لايشر كون بالله شيئا الاشفعهم الله فيه "

ترجمہ: جس مسلمان کی نماز جنازہ پرایسے چالیس مسلمان گھڑے ہو جا تیں جنہوں نے شرک ندکیا ہوتو اللہ تعالی ان کی شفاعت میت کے حق میں قبول فرما تا ہے بیعنی بخش دیتا ہے۔

كماناسا مغركه كركلام الى يرهنا:

حضرت انس رضی الله عنه فرماتے ہیں کہ جب رسول الله علی نے جفرت زینب رضی الله عنها نے جفرت زینب رضی الله عنها سے نکاح کیا تو میری والدہ (ام سلیم) نے بطور حدید و تحفہ کھانا پکایا اور میر بہا تھ رسول الله علی کی خدمت میں جھیجا اور ساتھ ہی ہی کہا کہ رسول الله علی کی محدمت میں جو کچھ ہے اسے قبول فرمالیں وہ کھانا لے کر میں حضور علی ہے کہ اسے قبول فرمالیں وہ کھانا لے کر میں حضور علیہ ہے

ما: شرح مسلم للنووي في ٢٠٠٥ ص: ٢١ مكتبدقد يي

ع: ﴿ مسلم، كتاب البنائز بصل في قبول الشفاعة الاربعين الموحدين في من صلواعليه، ج: ١،ص: ٢٠٥٠، قد يمي الموحدين في مسلم، كتاب البنائز، باب فضل المصلوة على البنائز، ج: ٢،ص: ٩٨، رجمانيه

کے پاس پہنچا اور والدہ کا سلام عرض کیا آپ علیہ نے فر مایا انس اے رکھ وے اور فلاں فلال کو بلاویس بلاتا گیا یہاں تک کہ تین سوآ دی جمع ہو گئے۔''فو أیت النبی مُلالیہ لیضع یدہ علی تلک الحیسة و تکلم بماشاء'' تو میں نے نبی علیہ کو دیکھا کہ آپ علیہ فیار کے اس کھانے پر اپنا دست اقدس رکھا اور جو چا ہا پڑھا اس پھر کیا تھاوہ کھا نااس قدر بابرکت ہوا کہ لوگ شکم سر ہو گئے آپ نے جمھ سے فر مایا یہ جو باقی ہا سے لے جائیں نے جب اس بھر کھانے کو دیکھا تو اندازہ نہ کرسکا کہ جو میں لایا تھاوہ زیادہ تھایا یہ زیادہ ہے ا

ایسال تواب کی اہمیت کے بارے میں اتنی واضح روایات کے پڑھنے کے بعد
آپ فیصلہ کریں کہ جولوگ اس کار خیر سے روکتے ہیں وہ کتنے تک نظر ہیں اوران کے علم کا
اندازہ لگا کیں جوفا تحہ خوائی کو لغویات اور بدعت سینہ کہہ کرلوگوں کواس سے روکتے ہیں اور
مخص تعصب اور بے علمی کی وجہ سے کہہ دیتے ہیں کہ اس کا کوئی شہوت نہیں ہے۔ دوسری
طرف چھا لیےلوگ بھی ہیں۔ جوالیصال تواب کی مجلس محض دکھلا وے کے طور پرسجاتے ہیں
اس کا مقصد اپنی اورا پنی دولت کی شہیر ہوتا ہے اللہ اور اس کے رسول علیقے کی رضا کا کوئی

اور پھھا ہے بھی ہیں کدان کے اپنے پاس تو اتنی رقوم نہیں ہوتی جس ہے وہ اچھے اچھے کھانے تیار کر کے لوگوں کو کھلائیں تو مجراد ھار لیتے ہیں کہ اگر ہم نے اپنے مرحوم عزیز کے لیے ختم نددلوایا تو لوگ کیا کہیں گے؟

یہ سار بے لوگ غلط کرتے ہیں اور بجائے تو اب کمانے کے الٹا گناہ کماتے ہیں۔
کیونکہ ایصال تو اب میں کھانا وغیرہ تیار کر کے غریبوں کو کھلانا چاہیے جبکہ غریبوں کا کوئی نام
ہی نہیں لیتا بلکہ بڑے بڑے امیر لوگوں کو بلایا جاتا ہے جو کہ غلط ہے کیونکہ صدقہ غریبوں کے
لیے ہوتا ہے نہ کہ امیر وں کے لیے ، ہاں کی بزرگ کوثو اب پہنچانے کے لیے کوئی چیز خیرات
کریں تو دہ امیر لوگوں کے لیے بھی کھانا جائز ہے۔

مل : بخارى، كتاب النكاح، باب الحدية للعروس، ج:٢، ص: ٢٨١، قد ي

بہتر طریقہ یہ ہے کہ میت کے ایصال تو اب کے لیے اپنی طاقت کے مطابق کھانا غرباء کو کھلا یا جائے اور اگر ختم وغیرہ میت کے ترکہ سے دلانا ہوتو جو وارث غائب ہو یا نابالغ ہواس کے حصہ سے ختم دلانا جائز نہیں ہے پہلے مال تقسیم ہوجائے پھر کوئی بالغ وارث اپنے حصہ سے یہ کار فیر کرے ورنہ یہ کھانا کسی کو بھی جائز نہیں ہوگا کیونکہ مالک کی مرضی کے بغیر اور بے کا مال کھانا جائز نہیں ہے۔

ایسال او اب میں زیادہ بہتر ہے ہے کہ کوئی ایسا کام کیا جائے جس ہے میت کو زیادہ سے زیادہ سے آبیں بہتر یہ نیادہ سے آبیں بہتر یہ ہے کہ فلا دیتا بھی اچھا ہے ۔ لیکن اس سے آبییں بہتر یہ ہے کہ فلا تی کام میں خرچ کیا جائے مثلاً کوئی ہمیتال بنا دیا جائے ۔ کوئی مسافر خانہ بنا دیا جائے ۔ لوگوں کے لیے پانی کامستقل انتظام کر لیا جائے ، مجد یا کوئی مدرسہ وغیرہ بنا دیا جائے ۔ جہاں قرآن وحدیث کی تعلیم اللہ اور اس کے رسول علیقے کی محبت سے سرشار ہوکر دی جائے جہاں قرآن وحدیث کی تعلیم اللہ اور اس کے رسول علیقے کی محبت سے سرشار ہوکر دی جائے ۔ جہاں رسول اللہ علیقے سے بغض وحسد کی تعلیم دی جائے وہ بجائے تو اب کے الثا جہنی بند ہو جبنی بند ہو جب اصل ہی نہ ہو جبنی بند کی اسب ہے کیونکہ محبوب خدا علیقے کی محبت ایمان کی اصل ہے جب اصل ہی نہ ہو تو پھرا کیان کیے ہوگا جب ایمان نہیں ہوگا تو کئی نیک مل کا تو اب بھی نہیں ملے گا؟

# قبرول كى زيادت كابيان

قبروں کی زیارت کرنا سنت رسول عظی ہے جبیا کہ رسول اللہ عظی ہر سال شہدائے احد کی قبر وں پرتشریف لے جاتے اوران کوسلام کرتے۔

خودرسول الشيكية في ارشاوفر مايا"كنت نهيتكم عن زيارة القبور فقد اذن لمحمد في زيارة قبر امه فزوروها تذكر الاخرة"

ترجمہ: میں نے تم کوزیارت قبور ہے تنے کیا تھااب سیدنا محمق کوان کی مال کی قبر کی زیارت کیا کرو۔ کیونکہ یہ آخرت کی قبر کی زیارت کیا کرو۔ کیونکہ یہ آخرت کی یا دولا تی ہیں۔

حفرت السرضى الشعنفر مات بين أنهسى رسول الله عليه عن زيارة ما الله عن زيارة ما قال زوروها والاتقولواه جرا"

ترجمہ: رسول اللہ عظائے نے قبروں کی زیارت سے منع فرمایا تھا پھر فر مایا قبروں کی زیارت کیا کرواورکوئی بری بات نہ کہنا۔

حضرت عبدالله ابن عباس رضى الله عندفر مات بين مسر وسول الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله القبور المدينة فاقبل عليهم بوجهه فقال السلام عليكم يا اهل القبور يغفر الله لنا ولكم ""

ترجمہ: رسول اللہ ﷺ مدینہ کی قبروں کے پاس سے گزر نے وان کی طرف منہ کر کے فر مایا السلام علیہ کم

حضرت امام ابن عبد البرسند صحح كے ساتھ روایت كرتے ہیں كہ جو مخص اپنے اس

ط : ترندى، الواب البينائز، باب ماجاء في النصد في زيارة القور، ج: إيم ، ١٣٦٩، رحانيد

٢ مصنف ابن اليشير، كتاب البحائز، ج. ٤،٩٥ ٣ ١٣، يردت

يّ : ترندي، ابواب ابنائز بناب مايقول الرجل اذ اوفل المقابر، ج: اجس: ٣٢٩، رحمانيه

مسلمان بھائی کی قبرے پاس سے گزرتا ہے جس کودہ دنیا میں پیچانتا تھا اور سلام کرتا ہے تو وہ اسے پیچان کرتا ہے تو وہ اسے پیچان کر اس کے سلام کا جواب دیتا ہے۔ زیارت قبور کے لیے سفر کرنا:

سنر کا تھم اس کے مقصد کے اعتبار سے ہوگا۔ یعنی فرض کام کے لیے فرض ہوگا واجب کام کے لیے فرض ہوگا است کام کے لیے سفر بھی سنت ہے حرام کام کے لیے سفر بھی حرام اور جائز کام کے لیے سفر بھی جائز ہے۔ جیسے جج کے لیے سفر فرض ہے۔ روضہ رسول علی کی زیارت کے لیے سفر سنت ہے، روضہ رسول علی کی زیارت کے لیے سفر سنت ہے، چوری، ڈیتی کے لیے سفر حرام ہے اور دوستوں کی ملاقات، شادی میں شرکت کے لیے اور علی خوری، ڈیتی کے لیے سفر جائز ہے۔

جب قبروں کی زیارت سنت ہے تو زیارت کے لیے سنر کرنا بھی سنت ہے۔جیسا کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا''من زار قبری فقدو جبت لہ شفاعتیٰ'''

ترجمہ: جس نے میری قبر مبارک کی زیارت کی اس کے لیے میری شفاعت واجب ہوگئ۔

ابسفر کریں گے تو روضہ اقدس کی زیارت کرسیس گے۔ اگرسفر بھی نہ کریں اور کہیں کر روضہ اقدس کی زیارت ہوجائے تاممکن ہے۔ حضرت ابو ہر یرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علی نے فر مایا ''من زار قبسو ابسویہ او احد همافی کل جمعة غفر له و کتب بھوا''

ترجمہ: جو محض ہر جمعہ کے دن اپنے ماں باپ یاان میں سے تھی ایک کی قبر کی زیارت کر سے اس کو بخش دیا جاتا ہے اور اسے نیکوکار لکھ دیا جاتا ہے۔

ما : عدة القاريشر ح بخاري، خ : ٨،٥ ص : ٥ ٤٠ اوارة الطباعة المنير بيه وشق

ع: مجمع الزاوئد، كتاب الحجيج من ٢٠٠٥ وارالكتاب العربي ميروت

ت : مجمع الزاوئد، كتاب البئائز، ج:٢،ص:١٢٥٠ دار الكتاب العربي، بيروت

مقدمه شای بین امام عظم کمنا قب بین امام شافعی رحته الله علیه فی رحته الله علیه امام علی حاجة صلیت "انسی لا تبرک بابی حنیفة و اجئ الی قبره فاذاعرضت لی حاجة صلیت رکعتین وسالت الله عند قبره فتقضی سریعاً"

ترجمہ: میں ابوحنیفہ سے برکت حاصل کرتا ہوں اور ان کی قبر ہر آتا ہوں اگر جھے کوئی حاجت در پیش ہوتی ہے تو دور کعتیں پڑھتا ہوں اور ان کی قبر کے پاس جا کر اللہ سے دعا کرتا ہوں تو جلد حاجت پوری ہوتی ہے۔

امام شافعی رحمتہ اللہ علیہ فلسطین سے سفر کرکے بغداد میں امام اعظم کی قبر کی زیارت کے لیے آتے تھے۔ صاحب قبر سے برکت حاصل کرتے تھے اور پھر قبر کے پاس جا کردعا کرتے تھے اور صاحب قبر کو حاجت روائی کا وسیلہ جانتے تھے۔

بیسارے کام اگر حرام ہوتے یا شرک ہوتے تو پھرامام شافعی جیسا آ دمی بھی بھی : ابیانہ کرتالیکن انہوں نے اس طرح کیا توان کے بارے میں کیارائے ہے؟

اعتراض: رسول الشيك فربايا" لا تشدالسر حسال الاالى ثلاثة مساجد مسجدى هذا والمسجد الحرام والمسجد الاقصى"

ترجمہ: تین مجدول کے علاوہ اور کسی مجد کی طرف کجاوے (اونٹ کی کاشی جس پر دوشخص ایک دوسرے کے مقابل بیٹھتے ہیں) نہ کے جا کیں میری بیر مجد، مجد حرام اور مجد اقصٰی ۔

اس سے پتہ چلا کہان تین مجدوں کے علاوہ کسی اور طرف سفر جائز نہیں ہے لہذا زیارت کے لیے سفر کرنا جائز نہیں۔

جواب:

اس حدیث سے بیٹا بت کرنا کہان تینوں مساجد کے علاوہ کسی طرف بھی سفر کرنا

ط: مقدمه ردالحتاري : ۱۸۲ بمطبوعه وارثقا فدوالتراث، وشق ع: مسلم، كتاب الح، باب فضل المساجد الثلاثة، ج: ۱،ص: ۳۴۷، قد مجي

جائز جہیں ہے اس کا فہم علم ہے کوئی تعلق نہیں ہے اگر یہ مان لیا جائے تو پھر سفر جہاد، سفر طلب علم ، سفر تجارت ، مال باپ کی زیارت کے لیے سفر اور کسی عالم کی زیارت کے لیے سفر ممنوع قرار پائے گا۔ حالا تکہ ایمانہیں ہے تہ کورہ حدیث کا معنی ہے ''لا تشد السر حال الاالمدی ثلاثة مساجد ''کہ ان تین مجدول کے علاوہ کسی اور مجد کی طرف حصول تو اب اور فضیات کے لیے سفر کرنا درست نہیں ۔ لہذا اس کا سفر زیارت تجور، سفر طلب علم ، اور سفر جہادہ تجارت سے کوئی تعلق نہیں ہے ۔ روضہ اطہر کی زیارت کے متعلق کی روایات موجود ہیں اور امت کا تعامل متواتر رہاہے جو کہ خودا یک مستقل دلیل ہے۔

اور پوری امت کے بارے میں بیرکہنا کہ وہ مجد نبوی کی نیت سے جاتے تھے نہ کہدو صداقدس کی زیارت کی نیت سے جاتے تھے نہ کہدوضہ اقدس کی زیارت کی نیت سے بیتھال سے بعید ہے کیونکہ ایسا کون ہوساتا ہے جو ایک لا کھنماز وں کا تو اب کی طرف آئے ، تو معلوم ہوا کہ واقعۂ اور هیقۂ زائرین مدینہ کا اصل مقصد روضہ اقدس کی زیارت رہا ہے۔

اعتراض: جس طرح ندکورہ تین مساجد پر قیاس کر کے کسی اور مسجد کی طرف تواب کی نیت سے سفر کرنا جائز نہیں ایسے ہی روضہ رسول علی پر قیاس کر کے اولیاء کے مزارات کی زیارت کے لیے بھی سفر جائز نہیں ہے۔

جواب:

یہ اعتراض درست نہیں ہے۔ امام غزالی نے اس کا رویوں کیا ہے مذکورہ تین مساجد کے علاوہ تمام مجد سی چونکہ تو اب میں برابر ہیں اس نیے وہاں ممانعت کی وجہ واضح ہے کہ سفر کی وجہ سے کوئی نئی فضیلت الیمی حاصل نہ ہو سکے کہ سفر کی وجہ سے کوئی نئی فضیلت الیمی حاصل نہ ہو سکے کیکن اولیاء کرام سے مناسبت کیکن اولیاء کرام سے مناسبت ہوتی ہے۔ اس کیے اس کے لیے سفر کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ اس کی اصل مصنف ہوتی ہے۔ اس کی اصل مصنف این ابی شیبہ کی روایت ہے 'ان السنب علی اس کے کئی ساتھ ہوتی ہے۔ اس کی اصل مصنف این ابی شیبہ کی روایت ہے 'ان السنبی علی ہوتی کے لئے اس کے لئے اس کے کئی دیا ہوتی اسلیم کا تقاضا بھی راس کی طول ''اوراس پرممانعت کی کوئی دلیل نہیں اس لیے ابا حت اصلیم کا تقاضا بھی

یمی ہے کہ اس میں کچھ حرج نہ ہوا ورقبروں پر ہونے والی متحرات وبدعات کو فتم کیا جائے نہ یہ کہ ان کی وجہ سے زیارت قبور کر ترک کر دیا جائے۔

قبورصالين برحاضرى اوردعا كے طريقے:

علامہ شامی نے حضرت ملاعلی قاری رحمتہ اللہ علیہ کے حوالہ سے لکھا ہے کہ زائر میت کے پاؤں کی طرف ہے آئے تا کہ میت کو زائر کے دیکھنے میں دشواری نہ ہواورالسلام علیم کے اور کھڑا ہوکر لمبی دعا مائلے اور اگر بیٹھے تو قبر سے اتنی دور بیٹھے جتنی دور زندگی میں بیٹھا کرتا تھا۔

حضرت شیخ عبدالحق محدث د ہلوی رحمتہ اللہ علیہ اولیائے عظام کی قبور پر حاضری دینے والوں اور دعا کرنے والوں کے لیے دوطریقے تحریر فرماتے ہیں:

(۱) دعا ما تکنے والا جواللہ کامختاج ہے صاحب قبر کو وسیلہ بنا کر یوں عرض کرے اے اللہ!اس بندہ کی برکت ہے اور اس رحت کے صدیقے جوتو نے اس پر کی ہے اور اسے عزت دی ہے۔ میری فلال حاجت کو پورا فرما کیونکہ حقیقی دینے اور مرادیں عطا کرنے والاتو ے۔

(۲) ما تکنے والا صاحب فکر کو تخاطب کرکے کیے''اے اللہ کے مقبول بندے! میری فلاں مراد اللہ سے طلب کر کہ اللہ تعالی میری مطلوب چیز جھے عطا کرے چونکہ اس طرح بھی سوال اللہ بی سے کیا جار ہا ہے صاحب قبر کو بطور وسیلہ پیش کیا چار ہاہے رہی ممنوع نہیں ملے''۔

مجدد دین وملت حضرت قبلہ عالم پیرمبرعلی شاہ صاحب ایک اعتراض کے جواب میں فرماتے ہیں:

کوئی فخص بھی فرائض شرعیہ مقررہ کے ماسواد وسری چیز کوفرض نہیں مجھتا، ہاں قبور صالحین کی زیارت اوران کے ساتھ تبرک حاصل کرنا۔ان کے لیے دعائے خیر کرنا،قر آن

ما : روالحار (فأدى شاى) ج:امى:٨٣٣مددان القافة والراحدوش

ي : افعة اللمات بإب محم الامرانج ٣٠١م، احم، مطبوعه علتبدور بيرضوب كحر

جیدی حلاوت کر کے اور شیری یا کھانا تقتیم کر کے اس کا ٹواب ان کی ارواح کو ہدیہ کر کے ان کی امداد کرتا۔ بالا تفاق اچھافعل ہے۔ باتی ایک دن کوعرس کے لیے معین کرنے کی وجہ یہ ہے کہ وہ ون ان کے دنیا سے عالم آخرت کی طرف جانے کی یا دولا تا ہے۔ ورنہ ہر روز بھی صدقہ ، خیرات اوور نیکی کاعمل کیا جائے تو وہ فلاح اور نجات کا باعث ہے۔ احادیث سے عالم تابت ہے کہ صالح اولا دا پنے اسلاف کے لیے دعاما نگے۔ لہٰذاقر آن کی تلادت اور ایصال ثواب کو بزرگوں کی عبادت قرار دینا بھی بے وقوفی اور جہالت کی واضح دلیل ہے ہاں اگر کوئی خص قبروں کو بحدہ کرے یا طواف کرے یا اس طرح دعا مائے "کوئی خوکہ تاجا زہے میرافلاں کام یوں کردے ، تو بتوں کے پچار یوں سے مشابہت ہوجائے گی جو کہ تاجا تز ہے جونکہ صالحین کی قبروں پر آنے والے اس طرح کا کوئی عمل نہیں کرتے لہٰذا ان پر طعن مناسب نہیں کرتے لہٰذا ان پر طعن مناسب نہیں ''۔

علامہ جلال الدین سیوطی نے درمنثور ش نقل کیا ہے کہ ابن المنذر اور ابن المردوری نے حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت کی ہے 'ان رسول الله عَلَیْ کان یاتی احداکل عالم فاذابفوبة الشعب سلم علی قبور الشهداء فقال سلام علیکم بیماصبوتم فنعم عقبی الدار ''ترجمہ: رسول اللہ عَلَیْ برسال اُحدیث تشریف لے جاتے تے اور وادی کے سرے پہنچ کر شہدائے اُحدی قبروں پرسلام فرمائے اور کہتے تم پر تمہارے قبری وجہ سلام ہویا چی دار آخرت اور بہتر مُحکانا ہے۔

ابن جریرضی اللہ عنہ نے محمد ابن ابراہیم سے اسی طرح روایت نقل کی ہے اور حضرت ابو بکر ،حضرت عمر ،حضرت عثان ،حضرت علی رضوان اللہ علیہم اجمعین بھی اسی طرح کیا کرتے تھے۔

نصیر ملت علام نصیر الدین نصیر گیلانی رحمته الله علیه فرماتے ہیں۔ اگر کوئی آدی تیسری صورت میں دعامانگتا ہے بعنی ان الفاظ میں کہ' اے صاحب قبر! تو میری فلاں مرادیا

ما: اعلاء كلمة الله عن ١٦١ مطبوعه ، كولر وشريف

حاجت کو بورا کردے' تو یہ مشرکین کے عمل سے مشابہت رکھنے کی وجہ سے ناجائز ہے۔ (جیما کر قبلہ عالم نے فرمایا)

جمارا یہ عقیدہ ہے کہ زندہ آدمی سے دعا کرانے کی صورت میں بھی مانگنا اللہ ہی سے متصور ہوگا۔ ند کہ پیریا شخ سے کیونکہ وہ بھی تو اللہ ہی سے مانگنا ہے کوئی پیریا غوث وقطب یہ سینیں کہرسکتا کہ اے مانگنے والے! بیسب کچھ میں مختبے دے رہا ہوں بلکہ یہ کہتا ہے کہ تو بھی اللہ سے مانگنا ہوں۔ وہ بے نیاز وغنی ہے۔ جس کی من لے لہذا اللہ سے مانگنا بندے کے لیے اعزاز ہے۔

شرف طت حضرت علامه مولا نامحم عبدالحكيم شرف قادرى رحمته الله عليه فرمات بين البته بير ظاہر كه جب حقيقي حاجت روا، مشكل كشا اور كار ساز الله كى ذات ہے تو احسن اور اولى بى ہے كہ اى ہ ما نگا جائے اور اس سے درخواست كى جائے اور انبياء واولياء كا وسيله اس كى بارگاہ ميں چيش كيا جائے ۔ كيونكہ حقيقت ، حقيقت ہا ورمجاز ، مجاز ہے ۔ يابارگا وانبياء واولياء سے درخواست كى جائے كه آپ الله كى بارگاہ ميں دعاكريں كه ہمارى مشكليں آسان فرماد سے اور حاجتيں برلائے ۔ اس ميں كى كو غلط نبي بھى نبيں ہوگى اور اختلافات كى خليج بھى فرماد سے اور حاجتيں برلائے ۔ اس ميں كى كو غلط نبي بھى نبيں ہوگى اور اختلافات كى خليج بھى فرماد موسيح نبيں ہوگى اور اختلافات كى خليج بھى فرماد موسيح نبيں ہوگى اور اختلافات كى خليج بھى

مردے سنتے ہیں:

اہلسنت و جماعت کاعقیدہ ہے کہ قبر میں مردے زندوں کا کلام سنتے ہیں جیسا کہ بہت ساری احادیث سے صراحت ہوتی ہے۔

حفرت السرض الله عنه ورسول الله علية عدوايت كرتے إلى العبد اذا وضع فى قبره و تولى و ذهب اصحابه حتى انه يسمع قرع نعالهم اتاه ملكان فاقعداه فيقولان له ماكنت تقول فى هذا الرجل محمد فيقول اشهد

مل: اعانت واستعانت كى شرعى هييت من الك

ما : غدائے يار سول الله عن ١٢: مطبوع محلس رضالا مور،٥٠٠ ال

انه عبدالله ورسوله فيقال انظر الى مقعدك من النار ابدلك الله به مقعدامن الجنة "

ترجمہ: رسول اللہ علیہ فرمایا کی بندہ کو جب قبر میں رکھ دیا جا تا ہے اور اس کے اصحاب پیٹھ دے کر چلے جاتے ہیں تو وہ ان کی جو تیوں کی آ واز سنتا ہے اس کے پاس وو فرشتے آتے ہیں اور اس کو بٹھا کر کہتے ہیں کہتم اس مخص (سیدنا) محمد رسول اللہ علیہ کے بارے میں کیا کہا کرتے تھے۔ تو جو شخص یہ کہا کہ یہ اللہ کے بندے اور رسول ہیں تو اس کے کا کہ یہ اللہ نے تنہارے اس شھانے کو جنت کے شھانے نے کہا جائے گا ویکھو تنہا را ٹھکانہ دو فرخ میں تھا اللہ نے تنہارے اس ٹھکانے کو جنت کے شھائے ہے بدل دیا۔

اعتراض: الله تعالى ارشادفر ماتائ أنك كالمسمع المسول المتواسي " ترجمه: باشك آپ مردول كونيس سات، "وُمَا أنْتَ بِمُسْمِعٍ مَّنُ فِي الْقُبُورِ" ترجمه: اور آپ ان كوسائے والے نيس جو قبردل ميں جيب، اس سے معلوم ہوا كه مرد سے نيس سنتے۔

جواب:

ان آیات میں سننے کی نفی نہیں بلکہ سنانے کی نفی ہے اور پھر مطلق سنانے کی نفی نہیں بلکہ جوم دے حالت کفر میں مرے ہیں وہ اب آپ کے کلام کوئن کر قبول نہیں کر سکتے اور نہ ہی اب انہیں کوئی فائدہ ہوگالیکن جو صاحب ایمان ہے وہ اس سے خارج ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اپ اس ارشاد و کسمنے والاحمن کی فیمن بالیتنافیکم مُسُلِمُونَ ''

ترجمہ: '' آپ صرف ان لوگوں کو سناتے ہیں جو جاری آیتوں پر ایمان لاتے ہیں وہ جاری آیتوں پر ایمان لاتے ہیں وہی مسلمان ہیں' میں حصر کے ساتھ ایمان والوں کو سنانے کا اثبات کیا ہے۔ لہذا موکن مردے آپ کے کلام کوئ کرفائدہ حاصل کرتے ہیں۔

> ط: بخاری، کتاب البخائز، باب المیت یسمع خفق العال، ج: ۱،ص: ۱۸۵، قد می ت : خمل: ۸۰ متا : فاطر:۲۲ می: خمل: ۸۱

اعتراض: حضرت عائشہ صدیقہ کا بھی یہی فدہب ہے کہ مرد ہے نہیں سنتے انہوں نے فدکورہ آیات سے استدلال کیا ہے اور بدر کے واقع والی روایت کی تاویل کی ہے کہ مسمعون کی اصل یعلمون ہے۔

جواب:

اس کے جوابات ویتے ہوئے حضور قبلہ عالم پیرمہر علی شاہ صاحب رحمتہ اللہ علیہ تحرير فرمات بين معزت صديقة رضي الله عنها كاساع موتى كوبعيد جاننا محض عقلى بواس کی وجہ سے حضرت عمرض الله عند کی روایت کورونہیں کیا جاسکتا کیونکہ حضرت عمرضی الله عند بدريش موجود تنج اورحفزت عائشه صديقة رضى الله عنها وبال موجودنبيل تفيس \_حفزت عا نشرضی الله عنها نے حضرت عمرضی الله عنه کی روایت کورد کرتے ہوئے فرمایا ہے کہ دراصل آب الله في معلمون فر مايا تفاحفرت عمرضي الله عند في معون مجهليا مر ال مديث كا دومرا جمله غيرانهم لايستطيعون ان يردو اعلى شيئار جمه: مريكدوه مجھے جواب دینے کی طاقت نہیں رکھتے''اس سے صاف واضح ہوتا ہے کہ قلیب بدر کے مردے رسول اللہ علیہ کا فرمان سنتے تھے لیکن جواب دینے پر قادر نہ تھے۔ دوسرا جواب بیہ ہے کہ جب حضرت عائشہ صدیقة رضی اللہ عنها کے نز دیک موت منافی علم نہیں تو ای طرح موت منافی ساع کسے ہوسکتی ہے کہاع بھی علم مسموعات کانام ہے، بوارق میں لکھا ہے کہ المام احد وغیرہ نے اس حدیث کواس طرح نقل کیا ہے کہ یہی حدیث حضرت عا تشرصد بقت رضی الله عنها نے خود آنخضرت علقہ سے روایت کی ہاس سے صاف ظاہر ہو گیا کہ چونکہ حضرت عا کشرصد بقدرضی الله عنها قلیب بدر کے واقع میں حاضر نہ تھیں اور قرآن کی نظم پر سرسری نظر کرنے سے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی روایت کے مدلول کو بعید خیال فر ماتی تھیں اوراس كواين خاطر عاطريس ركه كراس مضمون كوزبان مبارك يرلائي كين بعديس جب خواص صحابہ سے بیروایت ندکورہ ٹابت ہوگئ تو اس روایت کوخود بیان فر مایا اور تأ مل کرنے ے قرآن وحدیث میں معارضت وخالفت کا استبعاد دور ہوگیا۔

پھر حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے عمل ہے بھی ساع موتی کی تائیہ ہوتی ہے فرماتی ہیں جب میں زیارت کے لیے روضہ منورہ میں داخل ہوا کرتی تھی تو پر وہ دار بردی عادر کی ضرورت نہ بچھ کر بغیر چا در کے جاتی رہی کہ یہاں صرف میرے زوج اکرم سیالہ اللہ عنہ فرن کے بھے تو حضرت عمرضی اللہ عنہ فن کیے بھے تو حضرت عمرضی اللہ عنہ سے حیا کے باعث اپنے کڑے فوج اوڑھ کر جاتی ۔ امام احمد اور حاکم نے روایت کر کے کہا کہ بیر روایت نہیں کیا۔

کہ بیر دوایت شیخین ( بخاری مسلم ) کی شرط پر ہے گوانہوں نے اے روایت نہیں کیا۔

مردوں کا زندوں کے احوال واعمال سے مطلع ہونا:

 فوت ہوگیا ہے وہ کہتے ہیں' اناللہ و اناالیہ راجعون ''وہ دوزخ ہیں ڈال دیا گیا اور بے شک تیک تیک اور کے سامنے پیش کیے شک تمہارے اعمال برزخ میں تمہارے عزیزوں اور رشتہ داروں کے سامنے پیش کیے جاتے ہیں اگر دہ اعمال نیک ہوں تو مسر دراور خوش ہوتے ہیں اور کہتے ہیں اے اللہ! یہ تیرا فضل اور رحمت ہے تو اس شخص پراپی نعت پوری فر ما اور ای عمل پراس کا خاتمہ کر اور برے اعمال بھی ان کے سامنے پیش کیے جاتے ہیں۔ اس وقت وہ دعا کرتے ہیں۔ اے اللہ! اس کواعمال صالحہ عطافر ما، اس سے راضی ہواور اس کوا پنا مقرب بنا لے۔

مزارات پرچا در چرها نا اور پھول ڈالنا:

اولیائے کرام اور علاء کرام کے مزارات پران کی تعظیم کے پیش نظر چا ور چڑھانا جائز ہے۔ کیونکہ پیشعائز اللہ (اللہ کی نشانیاں) ہیں اور اللہ تعالی نے حکم فرمایا 'وَ مَن یُعَظِّمُ شَعَائِرَ اللهِ فَاِنَّهَا مِنُ تَقُوَى الْقُلُو بِ ''ثر جمہ: جواللہ کی نشانیوں کی تعظیم کرے تو بیدلوں کا تقوی ہے۔

محدث كبيرعلامه غلام رسول سعيدى اطال الشدعمره لكصة بيل-

علامہ تابلسی، علامہ اساعیل حقی ، علامہ شامی اور علامہ رافعی (فقہائے کرام) نے مزارات پر چاور چڑھانے کو جائز قرار دیا ہے لیکن اس میں افراط اور بے اعتدالی کرنا صحح خہیں ہے۔ جس طرح اوباش لڑکے باجوں ، ہاشوں کے ساتھ تا چتے ، گاتے چاور کا جلوس لے کر مزار کی طرف جاتے ہیں۔ البتہ اوب و تعظیم کے لیے مزار پر چاور موجود ہوتو مزید چاوروں کے بجائے وہ کیڑا غریوں پرصد قد کر کے اس کا ثواب صاحب مزار کو پہنچاویں۔ مزار پر چاور چڑھانے کی شری نذر اور منت ماننا بھن گناہ ہے جو صرف اللہ کے لیے جائز ہے۔ فقہاء کی تقریح کے مطابق غیر اللہ کے لیے شری نذر ماننا تا جائز اور گناہ ہے ہاں عرفی نذر بمعنی نذرانہ یا ایصال جائز ہے۔

ط: كنز العمال، ج: ١٥٥، ص: ١٨٣، موسة الرساله، بيروت، ١٣٠٥ ه

TT: 21 : 15

تا: شرخ صح مسلم، كتاب الجنائز،ج ٢٠٩٠. ١٢١٨، ١٨١٨ فريد بكسال

یاور ہے کہ ہرآ دی کے مزار پر چا در چڑھانا جائز نہیں بلکہ صرف اولیائے کرام اور علائے کبار کے مزارات پر جائز ہے۔

چول جب تر ہوتے ہیں ان میں زندگی ہوتی ہوہ اللہ کتبیج اور جلیل کرتے ہیں توجب گھول قبر پرڈالیں جا کیں تو ان کی تیج اور جلیل کا تو ان صاحب قبر کو پہنچا ہے اس کے عذاب میں کی ہوتی ہے اور پھر پھولوں سے زائرین کو خوشبو پہنچتی ہے اس لیے پھول ہر مسلمان کی قبر پرڈالنا جائز ہے۔ جیسا کہ حضرت عبداللہ ابن عباس رضی اللہ عنہ بیان فرماتے ہیں 'مر رسول اللہ علی قبرین فقال اماانهما لیعذ بان و ما یعذبان فی کبیر امااحد همافکان یمشی بالنمیمة و اماالآخر فکان لایستتر من بوله قال فدعا بعسیب رطب فشقه بائنین ٹم غرس علی هذا و احداً و علی هذا

ترجمہ: رسول اللہ علیہ کا دوقبروں سے گررہوا آپ نے فرمایا ان قبر والوں کو عذاب ہورہا ہوں ہے اور بیعذاب کی الی وجہ سے نہیں ہورہا جس سے بچنا مشکل ہوان میں سے ایک فخض چفلی کھایا کرتا تھا اور دوسرا پیشاب سے بچنے میں احتیاط نہیں کرتا تھا پھر آپ نے ایک سبزشاخ منگوائی اس کے دو کھڑ سے کے اور ایک کھڑا ایک قبر پرگاڑ دیا اور دوسرا فکڑا دوسری قبر پرگاڑ دیا چرفر مایا جب تک بیٹ ہنیاں خشک نہیں ہوں گی ان کے عذاب میں تخفیف دوسری قبر پرگاڑ دیا پھرفر مایا جب تک بیٹ ہنیاں خشک نہیں ہوں گی ان کے عذاب میں تخفیف رہے گی۔

## تبركات كى اہميت

تر جمہہ: میری اس قمیض کو لے جا کرمیرے والد کے چیرے پرڈال دوان کی تابیعا آٹکھیں روشن ہوجا کیں گی۔

ين امرائيل كے ليے الله فقر آن من ذكر كيا 'وُقَالَ لَهُمُ نَبِيُّهُمُ إِنَّ ايَةَ مُلْكِهِ أَنُ يَّأْتِيكُمُ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِيْنَةٌ مِنَ رَبِّكُمُ وَبَقِيَّةٌ بِّمَّاتَرَكَ الْ مُوسَى وَالْ هَرُونَ تَحْمِلُهُ الْمَلَئِكَةُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لَكُمُ إِنْ كُنْتُمُ مُوْمِنِينَ '

ترجمہ: اوران سے ان کے نبی نے فرمایا اس کی بادشاہی کی نشانی ہیہ ہے کہ تہمارے پاس ایک ایسا تابوت آئے گاجس میں تہمارے رب کی طرف سے دلوں کے چین اور سکون (کے اسباب ہیں) اور (اس میں) آل موٹی اور آل ہارون کی چھوڑی ہوئی باتی ماندہ کچھ چیزیں ہیں اس کوفر شتے اٹھا کرلا کیں گے۔ بے شک اس میں بڑی نشانیاں ہیں اگرتم مومن ہو۔

ملا: يوسف: ٩٣٠

ع: القرة:٢٣٨

الم رازی نے لکھا ہے کہ بیتا ہوت حضرت آدم علیہ السلام پرنازل کیا جما اس کا اولاد میں سے انہائے کرام کی تصویر یں تھیں یہ اولاد آدم سے نعقل ہوتا ہوا حضرت یعقوب علیہ السلام کے باس پہنچا بھر بنی اسرائیل سے ہوتے ہوئے حضرت موٹی علیہ السلام کے باس پہنچا، جب وشمنوں سے جنگ ہوتی تو اس تابوت کوآ گے رکھتے اوراس کے وسیلہ سے اللہ سے اپنے وشمنوں کے خلاف فتح کی دعا کرتے اور فرشتے اس تابوت کوان کے وسیلہ سے اللہ سے اپنے وہ لکھر کے لا ف فتح کی دعا کرتے اور فرشتے اس تابوت کوان کے لاکھر کے اور باتی اللہ کے تو کا اور آتی تو ان کوفتے دفھرت کا یقین ہوجا تا پھر بنی اسرائیل نے اللہ کی نافر مانی کی تو اللہ نے قو م عمالقہ کوان کے اور بر سلط کردیا عمالقہ نے ان کوفشات دی اور تابوت ان سے چھین لیا اور انہوں کے اور کے سے بدعا کی تو اللہ نے کا فروں نے اے گندگی کی جگر ڈال دیا اس وقت کے بی نے ان کے لیے بدعا کی تو اللہ نے کا فروں کوا یک بلاء میں جتلا کردیا اور جوآ دمی بھی اس تابوت کے پاس گندگی ڈالیا تو اللہ اے بواسیر کوایک بلاء میں جتلا کردیا اور جوآ دمی بھی اس تابوت کے پاس گندگی ڈالیا تو اللہ اے بواسیر کا نے دیا دو بیلوں کے جوئے (بیل گاڑی) پررکھ کر کے میا تھ محافظ کردیے حتی کہ وہ فرشتے اس صندوق کوطالوت کے پاس طاح کے باس صندوق کوطالوت کے باس طاح کے بات کی کو کا کے باتھ کے باتھ

اس سے معلوم ہوا کہ بزرگوں کے تمرکات کا اعزاز واحر ام لازم ہان کی برکت سے دعا کی قبول ہوتی ہیں اور حاجتیں پوری ہوتی ہیں اور تمرکات کی بےحرمتی مراہوں کاطریقہ اور بربادی کا سبب ہے۔

رسول الله علية كوضوك استعال شده بانى سے استفاده:

حضرت الوحقية رضى الشعدة مات بين تخرج علينا رسول الله عليه بالها جرة فاتى بوضوء فتوضافجعل الناس يأخذون من فضل وضوء ه فيتمسحون به فصلى النبي عليه الظهرر كعتين والعصر ركعتين وبين يديه عنزة وقال ابو موسى دعاالنبي عليه بقدح فيه ماء فعسل يديه ووجهه فيه ومج فيه ثم

ا : تغیرکیر، ج:۲،۹ ص:۲۹۱،۲۸۹، دارالفکر، بیروت،۱۳۹۸

قال لهما اشربامنه وافرغاعلي وجوهكما و نحوركما"

ترجمہ: رسول اللہ علیہ وہ پہر کے وقت ہمارے پاس تشریف لائے تو وضو کے لیے پانی لایا گیا آپ علیہ نے وضوفر مایا اور لوگوں نے آپ کے وضو کے بچے ہوئے پانی کو لیا اور اپنے (چہروں) پر ملنا شروع کر دیا تو نبی کریم علیہ نے ظہر کی دور کعتیں اور عصر کی دو رکعتیں ناز اوافر مائی اور آپ علیہ کے سامنے عز ہ (نیزہ) تھا۔

حضرت موسی اشعری فرماتے ہیں نبی کریم ﷺ نے ایک پیالہ پانی متکوایا آپ علی است میں استعری علی کے بیالہ پانی متکوایا آپ علی استعری علی کے بھران دونوں (ابوموسی اشعری اور بلال رضی الله عنهما) کوفر مایاس سے کچھ کی لواور کچھا ہے چیروں اور سینوں پر ڈالو۔

حفرت عرده بن زبیر کی روایت ہے 'و اذاتیو ضأالنبی مَانْتِ کا دو ا يقتتلون ملی وضوء ه''

ترجمہ: نبی کریم علی جب وضوفر ماتے تو آپ کے عسالہ (ینچ گرنے والے قطروں) کو حاصل کرنے کے لیے صحابہ کرام ہا ہم لڑنے مرنے پرتیار ہوجاتے۔ نبی کریم علی کی طرف سے موتے مبارک کی تقسیم:

حضرت انس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم علی نے جمرہ عقبہ میں دمی کی پھر قربانی کے جانوروں کے پاس تشریف لا کرانہیں قربان کیا تجام تیار بیشا تھا، آپ علی کے پھر قربانی کے جانوروں کے پاس تشریف اشارہ کیا اس نے آپ کے (سر کے) دا کیں جھے کے باتھ کے ذریعے ہر (جام کو) کے بال صاف کردیے وہ آپ علی کے پاس موجود لوگوں میں تقسیم کردیے پھر (جام کو) تھے کہ ویا با کیں حصاف کردو (اس نے کردیے) آپ نے دریا فت کیا ابوطلحہ کہاں ہیں؟ (دہ آئے تو وہ بال) آپ علی نے نے انہیں عطا کردھیے۔

حفرت جعفر بیان کرتے ہیں کہ جنگ برموک کے دن حفرت خالد بن ولید کی

ٹو پی گم ہوگئی انہوں نے کہا اس کو تلاش کر دانہوں نے بار بار ڈھونڈا، وہ ٹو پی نہیں ملی ، بالآخر وہ ٹو پی ٹائیں ہے ہوں وہ ٹو پی ٹی ، دو بہت بوسیدہ ٹو پی تھی ، حضرت خالدین ولید نے کہارسول اللہ علیہ نے عمرہ کیا اور سر کے بال منڈوائے تو صحابہ ہر طرف سے آپ کے بال مبارک لینے کے لیے جھیٹ پڑے میں نے بال مبارک لینے کے لیے جھیٹ پڑے میں نے بھی آپ کے چند بال لے لیے اور میں نے ان کواس ٹو پی میں رکھ لیا اس کے بعد میں جس جنگ میں بھی شریک ہوا تو بیٹو پی میرے ساتھ ہوتی تھی اور مجھے اس جنگ میں فتح نصیب ہوتی تھی اور مجھے اس جنگ میں بھی شریک ہوا تو بیٹو پی میرے ساتھ ہوتی تھی اور مجھے اس جنگ میں فتح نصیب ہوتی تھی ما۔

رسول الشرعيك كالعابدين ساستفاده:

STATE OF THE STATE

ا : الله مجمع الزوائد في ٩ س ٢٠٩٥ وارالكتاب العربي بيروت ١٣٠١ه

المعدرك للحاكم ،ج:٣٠من ٢٩٩، وارالباز ، مكه كرمه

ع : بخارى، كتاب الشروط، باب الشروط في الجهاد والمصافحة ع ابل الحرب، ج: ابس: ٣٤٩، قد يمي

### حيلهاسقاطكابيان

حیله اسقاط بیر کب اضافی ہے۔ حیلہ کامعنی:

''مایتوصل به الی مقصو دبطریق حفی مباح'' حیلہ وہ ہے جس کے ساتھ خفیہ مباح طریقے سے مقصود حاصل ہوجائے۔ اسقاط کا بیان:

> "سقط" سے باب افعال کامصدر ہے بمعنی گرادیا۔ حیلہ اسقاط کا اصطلاحی معنی:

حلیان احکام کے ساقط کرنے کے بارے میں جومیت کے ذمدہ گئے ہیں۔ حیلہ کے قرآن وحدیث سے دلائل:

کی جائز کام کے لیے حیلہ کرنا جائز ہے اور بیقر آن سے ثابت ہے اس کا اٹکار قرآن کا اٹکار ہے۔

يهلي دليل:

جب یوسف علیہ السلام کے بھائی مصریس آئے تو یوسف علیہ السلام نے اپنے سطے بھائی بنیا بین فواپنے پاس رکھنے کے لیے یہ حیلہ کیا کہ ان کے سامان میں اپنا پیانہ رکھوا دیا۔ جب وہ جارے تھے تو ندا کرائی ' آینتھا العینر اِنگٹم کسٹر قُون کُن ' ترجمہ: اے بارگیرو! تم چوری کرنے والے ہو۔ پھر آگے اللہ نے ارشا وفر مایا ' کے ذیالیک کے ذیا لینہ و سف کی ترجمہ: ای طری سے یوسف علیہ السلام کو حیلہ وتد ہیر بتایا۔

ط: لوسف: ١٠

م : يوسف: ٢٥

دوسرى دليل:

حضرت ایوب علیه السلام فے قتم کھائی تھی کہ بین تندرست ہوجاؤں تو اپنی ہیوی کو سور (۱۰۰) لکڑیاں (درے) ماروں گاتو اللہ نے ان کو تعلیم دی کہ ایک جھاڑو لے کران کو مارو۔ اپنی قتم نہ تو ژو و خُدلًهُ بِيَدِکَ ضِغُفاً فِاصْبِ بِهِ وَ لَا تَحْمَلُ " تَمَ اپنے ہاتھ میں جھاڑو لے کر ماردواور قتم نہ تو ژو۔

تيسرى دليل:

حضرت ابراہیم علیہ السلام کا واقعہ: جب کفار نے ان سے کہا کہ وہ ان کے ساتھ ان کی عید پرجا کیں 'فَ فَ ظَوَ مَ ظُورَةً فِی النَّبُحُومِ (۸۸) فَقَالَ اِنِّی مُسَقِیْمٌ '' ترجمہ: تو حضرت ابراہیم نے ستاروں پر نظر ڈالی اور فر مایا میں بیار ہوں لیعنی حضرت ابراہیم نے یہ حیلہ کیا تا کہ وہ ان کے ساتھ عید کے لیے نہ جا کیں۔

ترجمہ: حفزت بلال رضی اللہ عنہ نبی کریم علی کے پاس ایک مشہور ہم کی مجور لائے تو نبی کریم علی کے باس ایک مشہور ہم کی مجور لائے تو نبی کریم علی نے بوچھا یہ کہاں سے لایا ہے؟ آپ نے عرض کیا ہمارے پاس ردی مجور سے تعین اس کے دو بیانے سے ایک پیانہ خریدا چاہتے ہوتو ردی مجور نفذ پر فروخت کرو افسوس بیتو عین رہا ہے ایسا نہ کرو بلکہ جب تم بی خریدنا چاہتے ہوتو ردی مجور نفذ پر فروخ بیدو۔

ا : صف : ١٠

ت نفاري ، كتاب الوكالة وبالذاب الوكيل طيئافا مدافيه مردود ، ج: ابس ااس قدي

سراج الاحناف، حضرت ملاعلی قاری رحمته الله علی اس حدیث کے تحت لکھتے ہیں ہے حدیث جواز حلیہ رہا میں مسرح ہے جس کے امام اعظم اور امام شافعی قائل ہیں اس حکم میں ہے مصل نہیں کہ شراء اسی مشتری ہے ہویا و دسرے ہے۔ میں نہیں کہ شراء اسی مشتری ہے ہویا و دسرے ہے۔ میں نہیویں ولیل:

حضرت عبد الله المن عباس رضى الله عند عمروى عن قال وقعت وحشة بين هاجر وسارة فخلفت سارة ان ظفرت بها قطعت عضوا منها فارسل الله جبريل الى ابراهيم عليه السلام ان يصلح بينهمافقالت سارة ماحيلة يمينى فاوحى الله الى ابراهيم عليه السلام ان يأمر سارة ان تثقب اذنى هاجرفمن ثم ثقوب الأذن "

ترجمہ: جضرت عبداللہ این عباس فرماتے ہیں ایک بار حضرت ہاجرہ اور سارہ علیما السلام میں کچھے بھٹھ ابوگیا۔ حضرت سارہ نے قتم اٹھائی کہ جھے موقع ملا ہاجرہ کا کوئی عضو کا ٹوں گی۔اللہ نے حضرت جبریل کو حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بارگاہ میں بھیجا کہ ان میں صلح کرادیں۔حضرت سارہ نے عرض کیا میری قتم کا حیلہ کیا ہوگا۔ تو حضرت ابراہیم علیہ السلام پروتی آئی کہ حضرت سارہ کو تھم دو کہ وہ حضرت ہاجرہ کے کان چھید دیں۔ای وقت سے عورتوں کے کان چھید دیں۔ای وقت سے عورتوں کے کان چھید دیں۔ای وقت

فدىيى دليل:

فدیددیے کی بنیادایک شرعی قانون کی حیثیت ہے اس آیت کریمہ سے ثابت ہے۔' وَعَلَى الَّذِيْنَ يُطِيْفُونَهُ فِدُيَةٌ طَعَامُ مِسْكِيْنِ ''

مر جمد: اورجن لوگول كوروز عى طاقت نه موده فديد (بدله) دين ايك مسكين كا كهانا-

ط: مرقاة شرح مشكوة ، باب الرباء ، ج: سم من : ماياء ادارة الحرم ، لا بور

ي : حموى شرح اشباه ، كتاب الحيل بص: الله

IAPE ELIE

حفرت تافع نے حضرت عبدالله ابن عمرضی الله عنهما سے اور انہوں نے کہا که رسول الله علق نے فرمایا "من مات و علیه صیام شهر رمضان فلیطعم عنه مکان مل یوم مسکینا"

ترجمہ: نبی کریم ﷺ نے فرمایا جوکوئی مخص مرجائے اور اس کے ذمہ رمضان کے روزے تنے تو ولی ہردن کے روزہ کے بدلہ ایک ملین کوکھانا کھلائے۔

حفرت عبرالله ابن عباس روايت كرت بين الايصلى احد عن احد ولا يصوم احد عن احد ولكن يطعم عنه مكان كل يوم مدين من حنطة"

ترجمہ: کوئی کسی کی طرف ہے نماز نہ پڑھے نہ روزہ رکھے کیکن اس کی طرف سے ہردن کے عوض آ دھا ساع گندم خیرات کرے۔

تفيرات احمديث مذكوري والصلوة نظير الصوم بل اهم فيه فامرناه بالفدية احتياطاور جوناالقبول عن الله فضّلا "

ترجمہ: نماز روزے کی ماند ہے بلکہ اس سے بھی اہم ہے لہذا ہم نے اس میں بھی احتیاطاً فدیر کا تھم دیا اور اللہ تعالیٰ کے فضل ہے قبول کی امید ہے۔

شرح وقاييس بكر وفدية كل صلوة كصوم يوم وهو الصحيح " ترجمه: برنماز كافديه ايك ون كروزه كاطرح باوريكي ميح ب-

مسكد

میت کے مال سے اولاً جمیز و تکفین کا انظام ہوگا بقیہ مال میں سے پہلے میت کا قرض ادا کیا جائے گااس کے بعد جونی جائے تو وہ وارثوں کا حق ہے اس میں اگر وصیت کی

ط: 🌣 ابن ماجه الصيام ، باب من مات وعليه صيام رمضان قد فرط فيه من ٢٦١ ، قد يمي

العريدي، الواب الصوم، باب ماجاء في الكفارة، ج: ١٠ص: ١٧١ ، رجمانيد

يد : سنن كبرى لليبقى ،ج : ١٠٥٠ مطبوعه نشر السه ،ملتان

يا: تغيرات احمه يه (البقرة) ص: ١١ ، مقانيه بشاور

ہے تو تہائی حصہ میں وصیت جاری ہوگی۔قرض کی ادائیگی وصیت اور ور ٹاء کے حق دونوں پر مقدم ہوگی۔

> فدیہ کے واجب ہونے کی شرا کط: فدیہ کے واجب ہونے کی دوشرطیں ہیں:

(۱)میت مالدار ہو(۲)میت نے وصیت کی ہو

بددوشرطیں پائی جا کیں تو فدیدواجب ہوگا اگریدند ہوں تو اگر ولی نے اپنی خوشی مصدقہ کیا تو یقینا اس کا ثواب ہوگا۔

ابغورکریں کتے مسلمان ہیں جن سے نماز وروزہ بیل کوتا ہیاں ہوتی ہیں نفس و شیطان نے لوگوں کو دھو کے بیل ڈال دیا ہے اکثر لوگ نماز کا اہتمام نہیں کرتے تو آگر نماز اوا نہیں کی تو وصیت کرتا واجب ہے تا کہ اس کی طرف سے فوت شدہ کا فدید دے دیا جائے اکثر ایسے ہیں جنہیں اس کاعلم بی نہیں اور جنہیں اس کاعلم ہے وہ بھی اکثر لا پرواہی کرتے ہیں اس طرح ان کا فدید دینے بیل زیادہ مال گتا ہے وہ اس طرح کہ شمی لحاظ سے سال کے ہیں اس طرح ان کا فدید دینے ہیں اور 6 کو 365 سے ضرب ویٹ سے سال کے دن ہوتے ہیں اور 18 کو 2190 سے ضرب دینے سے حاصل آتا ہے 2190 سے ایک نماز وں کا فدید دوسیر گندم ہوگا اور ایک دن کی نماز وں کا فدید نو (۹) من گندم ہوگا اور ایک سال کی نماز وں کا فدید والے کا حساب نگالیں۔

اب اگر کسی کے ذمہ چند سالوں کی نمازیں اور روز سے ہیں تو وہ کیسے اتنا غلہ خیرات کرے گا کیونکہ اللہ کی زاہ میں خرچ کرنا ویسے بھی ایک بھاری بوجھ معلوم ہوتا ہے اور نہ بی نیک کاموں میں لوگ خرچ کرتے ہیں جبکہ فضول اور لہویات میں بڑی خوشی سے خرچ کرتے ہیں اور غریب آ دمی تو ویسے بی طافت نہیں رکھتا کہ وہ اتنا غلہ خیرات کرسکے۔

اب اس مشکل کو دور کرنے کے لیے فقہائے کرام رحمتہ اللہ علیہم نے ایک حیلہ تجویز کیا ہے۔

#### حلماسقاطكاطريقه:

میت کاولی حسب توفیق گذم یا اس کی قیت لائے جنازہ کے بعد چند فقراء دائرہ میا کر بیٹے جائیں تو ولی وہ گندم یا اس کی قیمت ایک فقیر کو ہدیہ کردے۔ اور کے کہ میں یہ مال تحقیم میت سے فوت شدہ حقوق کا فدید دیتا ہوں اور فقیر کے کہ میں نے قبول کیا اس طرح وہ فقیرا گلے فقیر کو حبہ کردے اور وہ بھی بھی کے اس طرح آگے دیتے جائیں یہاں تک کہ ابتداء کرنے والے تک پہنے جائے۔

اورایک بیبھی ہے کہ پہلی دفعہ اس مال کونماز وں کے فدید کے لیے گھمایا جائے دوسری دفعہ روز وں کے فدید کے لیے اور پھرفتم ، نذراور کفارہ وغیرہ کے فدید کے لیے گھمایا جائے دونوں طرح جائز ہے۔

اگرایک ہی نقیر ہوتو وہ واپس ولی کو ہدیہ کردے اور ولی پھر نقیر کو دے اس طرح جتنی دفعہ دیا جائے گا اتنا ہی فدیدا دا ہوگا بعض علاقوں میں ساتھ قرآن مجید رکھا جاتا ہے اور اسے خیرات کر دیا جاتا ہے۔

اس طرح يرحله جائز جاس عميت عآمان طريق عفديدادا موجائ كارور فاء كازياده مال خرج نبيس موكار

میت کے ساتھ احسان کرتے ہوئے بیر حیلہ تجویز کیا گیا ہے اللہ تعالیٰ سے امید ہے کہ وہ فضل واحسان فرمائے گا کیونکہ اس کا فرمان ہے 'اِنَّ رَحُمَتَ اللهِ قَوِیُبْ مِنَ اللهِ قَلِی اللهِ قَلْمُ اللهِ اللهِ قَلْمُ اللهِ الل

ططاوى شرة كور بي أنهم اذا ارادوالا خراج عنه يحسب من عمره بغلبة الظن ويخرج منه مدة الصبا وهى اثناعشر فى الغلام وتسعة فى الانثى ويخرج عنه بقدرهاان كان عند هم مايكفى والا تدفع مرار و ذلك لا حتمال نقصان صلوته بترك ركن او شرط فان الكثير من الناس

ط المنطقة الماء ا

ترجمہ: ورٹاء کو چاہیے جب وہ فدیکا ارادہ کریں تو غالب گمان ہے میت کی عمر کا حساب لگا ئیں پھر اس ہے بچپن کی عمر نکال لیں کہ وہ لڑکے کے لیے بارہ سال ہے اور لڑکی کے لیے نو سال ہے پھر اگر ان کے پاس فدید دینے کے لیے ہوتو ان سالوں کے حساب سے اتنی مقدار میں فدید دیں ور نہ پھر فقیر کے ساتھ چند بارایسا کریں یعنی دوراسقاط کریں اور ہیاں لیے کیا جائے کہ شاید نماز میں پھی فقسان اور کوتا ہی ہوئی ہورکن یا شرط کے رہ جانے کہ شاید نماز میں کچھ فقسان اور کوتا ہی ہوئی ہورکن یا شرط کے رہ جانے کے شاید نماز میں کھی خطر یقے ہے ادانہیں کرتے۔

مفتی اعظم پاکستان حضرت علامه محمد عبدالعلیم سیالوی مدظله العالی (شیخ الحدیث والفقه جامعه نعیمیه لا مور) کا ایصال تواب و حیله اسقاط کے متعلق تحقیقی فتویٰ:

بخد مت اقد س حفرت علامہ شخ الحدیث قبلہ مفتی صاحب دامت برکاتہم العالیہ:

ہمارے علاقہ میں نماز جنازہ پڑھنے ہیں، ورہاء پھی بمع قرآن پاک امام صاحب
کرتے ہیں، چندلوگ دائرہ کی شکل میں بیٹے ہیں، ورہاء پھی بمع قرآن پاک امام صاحب
کے ہاتھ میں دیتے ہیں، دہ اسقاط کی مخصوص دعا کرتے ہیں بعدازاں تمام دائرہ میں دہ رقم ہاتھوں ہاتھ دوبارہ امام صاحب کے پاس آتی ہے پھر دعا کرتے ہیں اورای طرح تمین مرتبہ پھرانے کے بعد آخری بار پڑھ کروہ رقم تقتیم کرتے ہیں پچھر قم ائمہ مجد میں، پچھ مجد کے خاد میں اور پچھ قبر بنانے دالے لوگوں میں، آپ بیان فرمائیں کہ

(۱)اس دائرہ میں کون کون لوگ بیٹھنے کے قابل ہیں، کیاغنی لوگ بیٹھ سکتے ہیں یا تمام کا فقیر ہونا ضروری ہے؟

(۲) یہ کہ حیلہ اسقاط کی رقم کس کس آ دمی کو دی جا سے؟ (۳) جب حیلہ کے لیے رقم پھرائی جائے تو ہرآ دمی کو کیا نیت کرنی جا ہے؟

ا : حاشية الطحطاوي على مراقى الفلاح فصل في اسقاط الصلوة والعسوم، ج ٢٠ من ١٣٠١ ، مكتبه الغوشيه

(٣) نماز جنازه كے بعد دعاكرني چاہيے يانبيس، جولوگ منع كرتے ہيں انكاكيا

<del>کم ہے۔</del>

(۵) کیا حلہ اسقاط کے لیے میت کا وصیت کرنا ضروری ہے یا نہیں، وصیت کرنا ضروری ہے یا نہیں، وصیت کرنا خروں کیا نہیں؟

(۱) جب جنازہ جاتا ہے تو ساتھ گڑ اور حلوہ پکا کرلے جاتے ہیں لوگ اس کو تو شرکانام دیتے ہیں بعد نماز جنازہ میر حاضرین میں تقسیم کیا جاتا ہے، کیا بیودست ہے؟ سائل: حافظ محمد طارق، بلوچتان

## بسم الثدالرحن الرجيم

#### الجواب هوالموفق للصواب

" مسائل مسئولہ میں فاتحہ و چہلم ہویا حیلہ اسقاط یا وعاء بعداز نماز جنازہ بھی مسائل کاتعلق ایصال ثواب سے ہےاور یہ بھی اہلسنت و جماعت احتاف کے ہاں جائز اور باعث اجروثواب ہیں۔

"الاصل في هذاالباب ان الانسان له ان بجعل ثواب عمله لغيره صلوقة او صوما اوصدقة او غيرها عنداهل السنة والجماعة لماروى عن النبي عليه انه ضحى بكبشين املحين احد هما عن نفسه والاخرعن امته ملى اقربوحدانية الله تعالى وشهدله"

اہل سنت و جماعت کا مسلک ہیہ ہے کہ کوئی بھی انتان اپنے عمل کا ثواب دوسرے کے لیے کرسکتا ہے۔ خواہ وہ عمل نماز ہویا روزہ، صدقہ ہویا کوئی عبادت، اس کی دلیل ہیہ ہے کہ نبی کریم عباق نے دوسلیٹی رنگ کے مینڈ ھے قربان فرمائے، ایک اپن طرف سے اور دوسراا پنے اُمتیوں کی طرف سے جنہوں نے اللہ تعالیٰ کی وصدانیت کا اقرار کیا اور

مل : علامه برهان الدين مرغينا في ، بدايداولين ، مطبوع الصنو، جلد: اجم: ٢٢٧

اس کی شہادت دی۔

"رب اغفرلي ولوالدي وللمومنين يوم يقوم الحساب"

حفرت ابراہیم ظیل اللہ علیہ السلام وعافر مار ہے ہیں کہ اے اللہ! مجھے اور میرے والدین اور مومنوں کو بخش دینا، جس دن کہ قیامت وقوع پذیر ہو۔ اگر دعا دنیا ہے چلے جانے والوں اور موجود حفرات یا آنے والوں کے حق میں موٹر نہ ہوتی تو انبیاء کرام علیم السلام ان کی بخشش کی دعا مجھی نفر ماتے معلوم ہوازندوں کی دعام نے والوں کے حق میں السلام ان کی بخشش ہوار ہے حدمفید، ای حدیث شریف میں آتا ہے کہ اگر (۱۰۰) آوی مسلمان فریعت کے لیے دعائے مغفرت کریں تو اللہ تعالی ان مسلمانوں کی سفارش کو تبول ومنظور فرما کرمیت کی مغفرت فرمادیتا ہے ' مسامن میت تصلی علیہ امة من المسلمین یبلغون مائة کلهم یشفعون له الاشفعو افیه''

ام سعد فوت ہوگئیں عرض کی گئی کہ کون ساصد قداس کے حق میں افضل ہے ارشاد ہوا پانی حضرت سعد نے کنواں کھدوایا اور فرمایا: سیام سعد کا کنواں ہے قط

ا : ايرانيم: ام

٢٤ امامسلم، سلم شريف، كتاب البخائز، مطبوعه دارالمعرفة بيروت، رقم الحديث: ١٩٥٥
 ١٤ امام ترخدی، جامع ترخدی، كتاب البخائز، مطبوعه دارالمعرفة بيروت، رقم الحديث: ١٩٩١، ١٩٩٠
 ١٤ امام نسائی، شن نسائی، كتاب البخائز، مطبوعه دارالمعرفة بيروت، رقم الحديث: ١٩٩١، ١٩٩١
 ١٤ منه نسائی، شن نسائی، كتاب الزكاة، مطبوعه دارالمعرفة بيروت، رقم الحديث: ١٩٨١
 ١٤ مام نسائی، شن نسائی، كتاب الوصايا، مطبوعه دارالمعرفة بيروت، رقم الحديث: ٣٦٦٧
 ٣٢ امام نبای ماجه، شن نباین ماجه، كتاب الادب، مطبوعه دارالمعرفة بيروت، رقم الحديث: ٣٦٨٨

حفرت الى أسيد ساعدى كا كبنا ہے كہ ہم رسول الله على الله على الله على تھے۔ ايک آدى آيا جس كا تعلق قبيله بن سلم عقار على كرنے لكا "يار سول الله على الله على من بر ابوى شنى ابر هما به بعد مو تهما قال نعم الصلوة عليهما والاستغفار لهماوايفاء بعهو دهماواكوام صديقهماو صلة الرحم التى لا توصل الابهما " يارسول الله على اكر الى الى يكى ہے جو من والدين كونت ہوجائے كي يارسول الله على الى الى يكى ہے جو من والدين كونت ہوجائے كي بعدان كى بعد كروں تو ان كونت و ارشاد ہوا ہاں ان كے ليے دعا استغفار كرنا ، ان كے بعدان كى وصد تول كو يوراكر نا ان كے دوستوں كى عزت كرنا اور ان كى وجہ سے جو صلد تى ہو كتى تقى اسے بعد كرانان

ان ندکورہ بالا احادیث ہےروز روش کی طرح واضح ہوگیا کہ مرنے کے بعد کسی بھی مسلمان کے لیے اس کے عزیز وا قارب دوست واحباب ہرسم کی عبادت کا ثواب اسے پہنچا کتے ہیں۔ نماز جنازہ کیا ہے میت کے لیے دعائے مغفرت ہی تو ہے۔

"من ميت تصلى عليه امة من المسلمين يبلغون مائة كلهم عليه المشفعون له الاشفعوافيه"

جب بھی کسی مسلمان میت پرایک سو کی تعداد میں (پر بیزگار) مسلمان نماز جنازه میں اس کی مغفرت کی سفارش کریں تو اللہ تعالی ان کی اس کے حق میں شفاعت کو قبول فر مالٹا

« سنن جهیق ودیلمی از ابن عباس روایت کرده که رسول الله علیه فرموده ، نیست

ط: الله الم الدواؤو وسنن الدواؤد ، كماب الاوب مطبوعة دارالمعرفة بيروت ، رقم الحديث: ٢٩٢٣ الله المام بن ماني سنن ابن ماني ، كماب الاوب مطبوعة دارالمعرفة بيروت ، رقم الحديث: ٢٩٩٣ الله مسلم شريف ، كماب البنائز ، مطبوعة دارالمعرفة بيروت ، رقم الحديث: ٢١٩٥ الله المام ترذى ، جامع ترذى ، كماب البنائز ، مطبوعة دارالمعرفة بيروت ، رقم الحديث: ١٩٩٥ - ١٩٩١ مرده در قبر مگر ما نندغرق شونده فریا د کننده انتظار سے کند دعائے خیرتا که برسداورااز پدرش یا فرزندیا دوست'

حفرت ابن عباس سے مردی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فر مایا کہ قبر میں مردہ ڈو بنے والے کی طرح ہے جو فریاد کرتا ہے اور انتظار میں ہوتا ہے کہ اس کا باپ یا بیٹا یا پھر دوست اس کے لیے دعائے خیر کرے۔

"ابوالقاسم سعد بن على از ابى ہريره روايت كرده كه فرمودرسول الله عليه كه بركه داخل مقابر شود پشته خواند فاتحه و قسل هو الله احدو الهكم التكاثر و بگويد آنچ خوانده ام ثواب آن الل قبورازمونين ومومنات كرديند آنهمه فردگان برائے اوشفيح باشند"

ابوالقاسم سعد بن علی حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عہد سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علیجہ نے فر مایا: کہ جو کوئی قبرستان جائے اور سورۃ فاتحہ کے بعد سورۃ اخلاص اور اللہ علیجہ الت کا انسو پڑھ کر کمے کہ جو کچھ میں نے پڑھا ہے اس کا اثواب تمام اہل قبور مومن مردوں اور خوا تین کو پنچ اس قبرستان کے بھی مردوزن اس کی شفاعت کریں گے۔ ان تمام روایات سے معلوم ہوا کہ جملہ عبادات کا اثواب اہل قبور کو ملتا ہے اور وہ اُتواب پہنچانے والے کے حق میں بھلائی کے خواستگار ہوتے ہیں۔ چنانچہ یہی بات روائح ارملی ورفقار میں تحریر ہے۔ وفعی البحر من صام او صلی او تصدق و جعل ثوابه لغیرہ من الاموات ہے۔ والاحیاء جاز ویصل ثوابه الیہ معند الها السنه و الجماسة کذا فی البدائع .

بدائع کے حوالہ سے بح الرائق نے لکھا ہے کہ مسلمان روزہ رکھ کریا نماز پڑھ کریا پھر صدقہ کرنے کے بعد اس کا ثواب کسی زندہ یا مردہ کو کردے تو وہ ثواب اسے پہنچتا ہے اور میں اہل سنت کا مسلک ہے۔

ط: قاضى ثناء الله يانى ين ، تذكرة الموتى والقبور من :٣٠

ي : قاضى شاءالله بإنى في ، تذكرة الموتى والقيور من ٢٥٠

تا: این عابدین، روانحار علی ورمخار، جلد: ایس: ۲۲۲

حیا اسفاط بھی ایسال تواب ہی کی ایک ش ہے کسی مسلمان کا اس حال میں فوت ہونا کہ اس کے ذہے نمازیں یا روزے باتی تھے جے وہ نہ ادا کر سکا اور نہ قضاء کر سکا، ایسے مرنے والے کے لیے زندہ حضرات اس کے حق میں پھھ کر سکتے ہیں جس کی وجہ سے امید کی جاسکے کہ مرنے والے سے قیامت کے دن اس کی نمازوں یا روزوں کی باز پرس نہ ہو ۔ وہ عمل جس سے مرنے والے کے ذمہ سے حقوق اللہ کا سقوط ہوجائے اسے حیا اسفاط کا نام دیا گیا ہے جس طرح حقوق العباد میں اگر میت کی طرف سے کوئی ذمہ داری قبول کر سے کہ دو اس کا حق ادا کر سے گا ایسی صورت میں میت سے حق عہد ساقط ہوجا تا ہے اس طرح حقوق اللہ میں بھی امید کی گئے ہے کہ اللہ تعالی اپنے حق کو بندے کے لیے معاف فر مادے گا بشرط کے بندہ اس کے لیے حیا کہ کرے۔

"عن ابسى هريرة رضى الله عنه عن النبي عَلَيْكُ قال نفس المومن معلقة بدينه حتى يقضى عنه"

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نبی کریم علیہ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ علیہ فی میں کہ آپ علیہ کے فر مایا مومن کی روح اس کے قرض کی وجہ سے معلق رہتی ہے تی کہ اس کی طرف سے قرض ادا کر دیا جائے۔

"اعلم انه قدوردالنص في الصوم باسقاطه بالفدية واتفقت كلمة المشائخ على ان الصلوة كالصوم استحسانا لكونها اهم منه"

اورمشائخ اس امر پرمتفق ہیں کہ نمازروزے کی طرح ہے۔ فدیددے کرروزہ ساقط کرنے کے لیے تو نصِ قرآنی وارد ہے' وعملسی السذیس بسطید قبونیہ فدیۃ طعمام مسکین''

ط: امام ترندي، جامع ترندي، كتاب الجنائز مطبوعة دارالمعرفة بيروت، رقم الحديث: ١٠٤٨

ي : امام طحطا وي بخطا وي على مراقى الفلاح ، قد يمي كتب خانه كرا يحي ، ص: ٢٣٦ ، مكتبه الغوثيه

ع: القرة: ١٨٣:

مشائخ نے اتفاق کیا ہے کہ نماز مثل صوم ہے۔ تو کویا جس طرح روزے کا فدیہ دینے سے معذور حضرات سے روزہ ساقط ہوجاتا ہے ای طرح نماز کا فدید دیئے سے نماز ساقط ہوجائے گی۔ کیونکہ دہ اس سے زیادہ اہم ہے۔

ورائ ارش روالحارش اسقاط کی بارے ش کستے ہیں کر ولومات وعلیہ صلوات فائنة واوصی بالکفارة یعطی لکل صلوة نصف صاع من بر کالفطر و کذا حکم الوتر والصوم وانما یعطی من ثلث ماله ولولم یترک مالا یستقرض وارثه فنصف صاع منه ویدفعه لفقیر ثم وثم حتی یتم "

اگر کوئی سلمان فوت ہوجائے اوراس کے لیے فوت شدہ نمازوں کی اوائیگی باتی ہواور شخص ندکورنمازوں کا کفارہ دینے کی دصیت کرجائے تو ہرنماز کے موش نصف صاع اور سیدوصیت مرنے والے کے ایک تہائی مال سے پوری کریں گے اوراگراس نے مال نہ چھوڑا ہوتواس کے ورثا نصف صاع قرض لے کرفقیر دھتاج کو دیں، وہ دوسرے کو ای طرح کرتے رہیں حتی کہ نمازوں کے برابر صدقہ ہوجائے۔

در مخاری نہ کورہ بالا عبارت سے چند مسائل کی وضاحت ہوئی۔ (۱) مرنے والے پر نمازی ادا تیگی باتی ہواور وصیت کرجائے تو ہر نماز کے موض نصف صاع فقیر وحاج کو دیا جائے اور یہ متر دکہ مال کے مکث مال سے پورا کریں۔ (۲) وتر بھی نماز متبقل شار ہوں گے اور ان کا بھی نصف صاع دیں گے۔ (۳) ایک نماز کا کفارہ اتنا ہی ہوگا، جتنا ایک روز سے اور ان کا سے استاط صلوۃ کے لیے ورثانصف صاع قرض بھی لے کتے ہیں (۵) نصف صاع گندم کو متعدد فقر او میں پھرایا جائے حتی کہ مطلوبہ نماز دن کا فدیداد ابوجائے۔

قانون نقدیہ ہے کہ ملک بدلنے سے چونکہ تھم بھی بدل جاتا ہے۔جیسا کہ سیدہ بریرہ رضی اللہ عنہا کی صدیث ہے طاہر ہے''ایک فقیر دھتاج کودیے سے ایک نماز کا فدیدادا ہوا، وہ جب دوسرے کودے گا تو فدید ملک میں دینا ہوگا اس سے دوسری نماز کا سقوط ہوگا۔

مل: علاء الدين صلفي ، ورحتارمع روالحتار ، جلد: اعل: ۵۳۲،۵۴۱

ای طرح پھیرتے رہیں۔(۲) اسقاط کے لیے میت کے پاس دہ حضرات ہونے چاہیں جو مستحق صدقہ ہوں جس کو فقیر سے تبییر کیا گیا ہا اوراس دور کے دفت نیت ہونی چاہیے کہ ہم میت کی نماز دن کا کفارہ اداکر دے ہیں''

تورالاتواركاعبارت نوج محلم فرشات كاازال بحى كرديا "وجوب الفدية في قضاء الصلوات للاختياط لاللقياس وذالك لان نص الصوم يحتمل ان يكون معلو لالعلقامة توجد في ان يكون معحصوصا بالصوم يحتمل ان يكون معلو لالعلقامة توجد في السيان الصلوات اعنى العجز والصلوة نظير الصوم بل اهم منه في النسيان والرفعة فامرنا بالفدية عن جانب الصلوة فان كفت عنها عند الله فيها الافله فيها الافله الصدقة"

نمازوں میں فدیر کا قول احتیاط کی بنا پر ہے نہ کہ قیاس سے وجہ احتیاط یہ ہے کہ فدیہ صوم کی نعس (وعلمی المذین یطیقونه فدید طعام مسکین ) ہوسکتا ہے صرف روزے کے ساتھ مقید اور وہ علت روزے کے ساتھ مقید اور وہ علت اوا نیکی سے عاجز ہوجانا ہے۔ اگر بیعلت ہوتو نماز روزہ کی شل بلکہ اس سے بھی اہم فریضہ ہے۔ اس لیے ہم نے کہا نمازوں کا فدید دیں۔ اگر اللہ کریم قبول فرمالے تو اسقاط صلوات ہوجائے گاور ندمیت کوصد قد کا ثو آب تو طے گا۔

نورالانوارکی اس عبارت ہے اس خدشہ کا از الد مقصود ہے۔ کہ روزہ کا فدیہ ازجنس امرغیر معقول ہے اورغیر معقول مقیس علیہ بہیں بن سکتا اس لیے روزہ پر نمازوں کو قیاس کرنا درست نہیں تو جوابا کہا گیا قیاس نہیں کیا، بلکہ احتیاطاً تھم فدید دیا گیا ہے جو دوحال سے خالی نہیں یا تو کفارہ نماز بن جائے گایا پھرمیت کوصدقہ کا ٹو اب طے گا۔ حقی ہونے کے حوالے سے ان دلائل کے بعد مجال اعراض نہیں رہتا کیونکہ مقلد کے لیے اقوال ائمہ بی کافی ہیں اور اسقاط صلوۃ کا مسئلہ ظاہر الروایة کا ہے جے امام محم علیہ الرحمہ نے مبسوط میں ذکر فرمایا ہے۔

مل : ملاجيون ،نورالانوار،مطبوعه يشاور،ص : ١٠٩

جنازے کے بعد دعا کا اٹکار تو محروم القسمت ہی کرے گا، مرنے والے کوجس قدر بعد از موت وعا کی ضرورت ہاں سے پہلے اس کا عشر عثیر بھی نہتی اور حدیث ذکر ہوئی''المیت کالغریق''

میت کوخرورت اس امری ہوتی ہے کہ اس کے لیے کوئی وعائے مغفرت کرے
تا ہم ذیل میں ایک دلیل عرض کی جاتی ہے جنازہ نماز ہے اوروہ فرض کفاہیہ اس لیے اس
مقب طہارت ہے استقبال قبلہ ہے، تحریمہ ہے، قیام ہے، اور فرائض کے بعد دعا ہے، بلکہ
مقبولیت وعاوں کے مقامات میں سے ایک ہے، ہدائی میں اسے نماز قرار دیتے ہوئے کہا
''وفی الاستحسان لاتجزیہم لانھاصلو قمن وجه لوجو ہ التحریمة' دلیل
استحسان کا تقاضا ہے کہ جنازہ سواری پرورست بی نہ ہوکیوں کہ پرفرض نماز ہے جب بدواضح
ہوگیا کہ جنازہ نماز ہے اوروہ بھی فرض کفاہی تو ہر نماز کے بعد دعا مقبول ہے جیا کہ حدیث
میں ہے کہ' عن ابسی امامة قبال قبل یارسول الله عَلَیْ اللہ اللہ عاد اسمع قال
جوف اللیل الآخرة و دبر الصلوة المکتوبة'

انی امامہ نے عرض کی یارسول اللہ عظیہ کون می دعا جلدی مقبول ہوتی ہے فر مایا رات کے آخری پہراور فرض نماز کے بعد ما تکی گئی۔

"عن ابى هريره قال قال رسول الله المنطقة اذاصليتم على الميت فاخلصواله الدعاء"

''اذاصلیتم''شرط ہے' فاخلصوا''جزاہاور جزا کائر تب ہوتا ہے شرط پر اوروہ بھی موفر'' فا'' تعقیب مع الوصل کے لیے ہے۔ان دونوں ضابطوں کا تقاضا ہے کہ یہ دعالعداز نماز جتازہ ہے چیقی معنی چھوڑ کرمجازجھی لیتے ہیں۔ جب کہ حقیقت نہ بن سکے اور

مل : المام ترفدي، جامع ترفدي، كماب الدعوات مطبوعه دار المعرفة بيروت، رقم الحديث: ٢٣٩٩

ت امام ابوداؤد بسنن الي داؤد، كتاب البحائز بمطبوعه دارالمعرفة بيروت، رقم الحديث: ١٣٩٩ الله عن ١٣٩٤ المحمد المام ابن ماجه بسنن ابن ماجه، كتاب البحائز بمطبوعه دارالمعرفة بيروت، رقم الحديث: ١٣٩٧

تعقیب مع الموصل "فا" کامعی حقیقی ہے۔ آخر میں حرف فیمل کے طور پرعلامیش الدین سرحی کی کتاب المهوط ہے دوعد و عیارت چین خدمت ہے جس سے واضح ہوجائے گا کے سحابہ کرام رضوان اللہ علیم الجمعین کا بھی عمل رہا کہ جنازے کے بعد میت کے لیے وعائے استغفار کرتے رہے۔ علامہ سرحی علیہ الرحمہ کی عبارت کا لیس منظر بھی عرض کرتا چلوں۔

معلوم ہوا کہ بعد از نماز جنازہ دعا کرنامعمول صحابہ کرام تھا جب یہ بات واضح ہوگئی کہ دعابعد از جنازہ نعل صحابہ ہے تو جو تحض بھی اسے منع کرے گاوہ ''مانع للمحیر '' ہوگا لیعنی بھلائی سے رو کنے والا اور قرآن مجید نے ایسے مختص کی سخت مذمت کی ہے اور اسے منافقین کا اور گناہ کا تعلق قرار دیا۔

والله اعلم بالصواب

مل : علامة سالدين مرضى ، كتاب أميه وط بمطبوعه معرفة ميروت لبنان ، جلد: ١٠ ٢٠ ٢٠ من ١٤٠٠

## امام اعظم رض الله عندائم مجرح وتعديل كي نظر ميس

امام الائر محضرت امام اعظم ابوصنیف رضی الله عند کوالله تعالی نے بہت ہی بلند مرتبہ عطافر مایا۔ آپ نے چھے ابر کرام سے حدیث کی ساعت کی اور بچپن میں تقریباً بیس صحابہ کرام سے ملاقات کی ۔ چالیس سال تک عشاء کے وضو سے فجر کی نماز اوافر مائی۔ پچپن جج کے اور سوم تبہ خواب میں اللہ کا دیدار کیا۔

حفرت عبداللہ بن مبارک فرماتے ہیں کہ امام ابوطنیفہ سے بڑھ کرکوئی نہیں ہے کہ اس کی اقتد اءاور پیروی کی جائے۔

ا مام احمد بن جنبل رحمته الله عليه فرماتے ہيں علم ، تفقو کی ، زہداورایٹار میں آپ ایسے مقام پر فائز ہیں کہ کوئی دوسرااس مقام کوئیس پہنچ سکتا۔

ائمہ اربعہ میں ہے کی امام کو تا بھی ہونے کا شرف حاصل نہیں ہوا جبکہ امام صاحب نے محابہ سے احادیث ساعت کی ہیں اور باقی نتیوں ائمہ (امام ما لک ، امام شافعی اور امام احمد بن صنبل) بلاواسطہ یا بالواسطہ امام اعظم کے شاگرد ہیں۔ حافظ الحدیث ہونے کے ساتھ ساتھ اللہ تعالی نے فقاہت کے اس مرتبے پر فائز کیا تھا کہ جہاں کوئی دوسر انہیں پہنچ سکتا۔

اس کے باوجود بعض متعصبین اور حاسدین نے آپ کی ذات پر طرح طرح کے الزامات نگائے جس کی وجہ بعض امام صاحب سے ناواقف لوگ بھی امام صاحب کے حوالے سے ترود کا شکار ہوگئے اور امام صاحب سے حسد کا پیسلسلہ آپ کی ظاہری حیات میں بھی شروع ہو چکا تھا جو کہ اب تک جاری ہے اور اب اعتراض کرنے والوں کا مبلغ علم بیہ کہ نہ دین کی معلومات اور نہ ہی عربی پہمہارت، کین وہ لوگوں کو گمراہ کررہے ہیں۔ تو حقیقت کو واضح کرنے کے لئے یہاں امام صاحب کے صدق، حافظ اور اُتقہ ہونے کے حقیقت کو واضح کرنے کے لئے یہاں امام صاحب کے صدق، حافظ اور اُتقہ ہونے کے

حوالے سے ائر جرح وقعد میل اور کہار محدثین کے اقوال ذکر کیے جاتے ہیں جبکہ امام اعظم خودفن جرح وقعد میل کے امام ہیں۔ جیسا امام شمس الدین ذہبی علیہ الرحمۃ نے اپنے رسالہ ''ذکو من یعتمد قوله فی المجرح و التعدیل ''میں نہایت باخبر ائر جرح وقعد میل میں امام اعظم کے نام کو مرفہرست ذکر کیا ہے۔

ارامام شعبه ابن حاح:

امام شعبدابن حجاج متوفی و ۱۱هد آپ ۸۲ه یا ۸۳ه یم پیدا ہوئے۔امام بخاری نے تاریخ کبیر میں کھا ' کان سفیان یقول: شعبة امیسر المؤمنین فی الحدیث' سفیان وری فرمایا کرتے تھے کہ شعبہ امیر المؤمنین فی الحدیث میں ا

ام شعبه اند محاح کے اعلیٰ روات اور امام اعظم کے تلافہ میں سے ہیں۔ فن رجال اور فن جرح و تعدیل کے با کمال اند میں شار کے جاتے ہیں۔ آپ امام اعظم کے بارے میں فرماتے ہیں ۔ آپ امام ابو صنیفہ بارے میں فرماتے ہیں 'کہ امام ابو صنیفہ بہت مجھ دار اور جید الحفظ سے اور فرمایا کرتے ہے جن لوگوں نے ان پر شنیع کی ہے۔ واللہ ، دواللہ کے ہاں اس کا نتیجہ دیکھ لیس کے کونکہ اللہ ان چیز وں سے خوب واقف ہے ۔ واللہ ، دواللہ کے ہاں اس کا نتیجہ دیکھ لیس کے کونکہ اللہ ان چیز وں سے خوب واقف ہے۔ کا دواللہ کے ہاں اس کا نتیجہ دیکھ لیس کے کونکہ اللہ ان چیز وں سے خوب واقف ہے۔ کا دواللہ کے ہاں اس کا نتیجہ دیکھ لیس کے کونکہ اللہ علیہ :

آپ کو ہوکوفہ میں پیدا ہوئے اور الا اچکو وفات پائی۔ امام اعظم رحمتہ اللہ علیہ کے تلاخہ میں سے ہیں جیسا کہ ابن بزار کر دری، امام خوارزی اور صاحب عقو دالجمان پوسف صالح وشقی رحمۃ اللہ معم نے صراحت کی ہے۔

علوم مدیث، فقداورفن جرح وتعدیل کے اسمداعلام میں شار ہوتے ہیں۔امام

ما: النَّارِيُّ الكيرِ، المحدين اساعيل بخارى، ج:٢٥ص ٢٣٥، مطبوعد دائرة المعارف حيدرآباد

مد : خيرات الحسان ، ابن جريعي من ١٣٠٠ مطبوع الح ايم سعد ميني كرا يي

ما: خرات الحسان من المهم مطبوع اليج ، ايم المعيد كميني

ي : مناقب الكردري، ج:٢، ص: ٢٠٠٠ عامع المسانيدي اور عقو والجمان من ١١٥:

بخاری، امام مسلم اور امام ترندی صدیث کے راو بول کی توثیق و تضعیف میں آپ کی آراء کو بطور سند چیش کرتے ہیں، دیکھیں امام بخاری کی تاریخ کبیر، ص:۱۸، مقدمہ صحیح مسلم، ص:۱۱۳ اور امام ترندی کی کتاب العلل، ج:۲،ص:۲۳۲\_

الم أورى رحمة الشطيرام اعظم رحمة الشطير كبار يص فرات بي "كان والله شديد الاخدل لعلم لا ياخذ الا ماصح عنه صلى الله عليه وسلم شديد السمعرفة بالناسخ والمنسوخ وكان يطلب احاديث الثقات والاخومن فعله"

الله كافتم! وه علم كے بهت زيادہ حاصل كرنے والے سے اور رسول الله صلى الله عليه وسلم كى جوروایت سيح موتى صرف اى كوافتيار فرماتے۔وہ نائخ ومنسوخ كى پيچان ميں قوى ملكدر كھتے تھاوروہ قابل اعتاد حضرات كى روايات اور حضور صلى الله عليه وسلم كة خرى عمل كے بہت زيادہ مثلاثى رہتے تھے۔ اللہ عليہ وسلم كا تھے۔

٣ عبدالله بن مبارك رحمة الله عليه

امام ابوعبد الرحمٰن عبد الله بن مبارك رحمة الله عليه ١١٨ هيو يدا موت اور ١٨ اهيكو وصال موا-

امام اعظم کے شاگردوں میں سے بیں جیسا کہ علامہ جلال الدین سیوطی نے

"حییض الصحیف" من ۲۵ اور ابن برار کردری نے "مناقب امام اعظم" میں صراحت
فر مائی ہے۔علوم حدیث، فقد اور فن جرح وتعدیل کے امام بیں۔امام شافعی اور امام احمد بن
صنبل رحمة الشعیمما کے شیوخ میں سے بین جیسا کہ امام خوارزی نے "جامح المسانید"
ح.۲۰می: ۲۰۵، پرتح برفر مایا" یقول اضعف عبادالله و مع انه امام ائمه المحدیث و شیخ الشیوخ البحاری و مسلم و امثالها هو من اصحاب ابو حنیفه

ا : المنه مناقب الامام الاعظم ، ابن بر ادكروري ، ج:٢٠، ص: ١٠، مطبوعه كمتبدا سلاميد كوئند المنه الخيرات الحسان ، ابن تجريعثي ، ص: ٣٣٣ ، مطبوعه الحج ، ايم ، سعيد كميني كرا چي

ویسروی عنه الکثیر فی هذه السسانید و هو ایضا شیخ بعض شیوخ الشافعی و الامام احمد بن حنبل رضی الله عنهم "الله کاضعیف بنده کهتا ہم اس کے باوجود که عبدالله بن مبارک رحمة الله علیه ائمہ صدیث کے سرتاج اور بخاری و مسلم رحمه الله اوران جیے محد ثین کے شخ الشیوخ ہیں۔ تاہم وہ امام ابوضیفہ رحمة الله علیه کے متبعین (پیروی کرنے والے) ہیں سے بین اوران مسانید بین ان سے بہت ی احادیث منقول ہیں۔ اورائے بی وہ امام شافعی اوراجمہ بن ضیل رحمه الله کے بعض شیوخ کے بھی شیخ بین۔ رضی الله کے بعض شیوخ کے بھی شیخ بین۔ رضی الله محمدالله کے الله الله کے بعض شیوخ کے بھی شیخ بین۔ رضی الله مام

امام عبدالله بن مبارک امام اعظم رضی الله عند کے بارے یس فرماتے ہیں۔امام کی بن معین نے فرمایا دی کان و کیع جید الرأی فیه (ای فی ابی حنیفة) و ایضا فیه عن بن مبارک قال غلب علی الناس بالحفظ و الفقه و العلم و الصیانه و المدیانة و شدة الورع "امام ابوطنیف کے بارے یس وکیج رحمۃ الله علیہ کی رائے بہت عمرہ تھی نیز این مبارک نے فرمایا کہ امام ابوطنیف نے اپنے حفظ ،فقہ علم ،احتیاط ، دیا ت اور اعلی درجہ کی وجہ سب برغلبہ پالیا مل

ابن معین ۱۵۸ هیلی پیدا ہوئے اور ۲۳۳ هیلی وفات پائی۔امام اعظم کے تلافہ وکی گئے۔ امام اعظم کے تلافہ و کی امام اعظم کے تلافہ و کی اللہ و جس عبداللہ بن مبارک اور قاضی ابو یوسف وغیرہ سے حدیث کا ساع کیا، جیسا کہ علامہ کوڑی نے ''فقہ احل العراق وحدیثم میں ۱۲۳'' میں لکھا ہے اور امام محمد رحمة الله علیہ سے فقہی تربیت حاصل کی جیسا کہ علامہ قرشی نے ''الجواحر المضیہ' میں ۳۳۰'' برکھا ہے۔

علوم حدیث، فن اساء الرجال اور فن جرح و تعدیل کے امام بیں۔ امام احمد بن حنبل، امام بخاری، امام مسلم، امام البوداؤدوغیرہ کے استاذ ہیں۔ آپ نے امام اعظم کی اعلیٰ علیٰ امال عظم، ابن بزار کردری، ج: امن: ۹۱، مطبوعہ مکتب اسلامیہ کوئٹ

ورجى تعديل وتوشق قرمائى بامام احمط الرحمة فرمايا "سمعت يحيى بن معين يقول وهو يسئل عن ابى حنيفة اثقة هوفى الحديث؟ فقال نعم ثقة ثقة كان والله اورع من ان يكذب "كمش في يحلى بن معين كوفر مات بوع من كمان سام ابوضيف كبار عن بوجها كميا كميا وه صديث من ثقة ته ؟ تو انهول في جوابا فرمايا كمهال وه ثقة اور قابل اعتاد تحاللتك فتم وه جموث سالل ترسيما

امام یکی بن معین امام معبد کے والے سے قرماتے ہیں 'شقة ماسمعت احد اضعفه، هذا شعبة بن الحجاج یکتب الیه ان یحدث ویامره، و شعبة شعبة '' کہ امام الوضیفہ تقد ہیں، میں نے کی سے ان کی تضعیف نہیں کی، یہ شعبد ابن جاح رحمۃ اللہ علیہ اللہ علیہ کو صدیث بیان کرنے کے لیے خط لکھا کرتے ہے اور ان سے طیبا مام الوضیفہ رحمۃ اللہ علیہ کرتے ہے اور امام شعبہ کا تو کیا بی کہنا وہ تو شعبہ ہیں میک (حدیث بیان کرنے کا) مطالبہ کرتے ہے اور امام شعبہ کا تو کیا بی کہنا وہ تو شعبہ ہیں میک اللہ علیہ

فقیدامت امام دار انھجرہ فقد مالکی کے بانی ایو عبداللہ مالک بن انس بن مالک بن عامر رحمۃ اللہ علیہ ۱۹۳۰ یہ بیدا ہوئے ادر او کاچے میں دفات بائی۔عبداللہ بن مبارک فرماتے ہیں کہ امام اعظم امام مالک کے پاس آئے امام مالک نے آپ کو نہایت اعزاز و اکرام کے ساتھ او پر بھایا بھران کے تشریف لے جانے کے بعد فرمایا جم ان کوجائے ہو؟ لوگوں نے کہانہیں،فرمایا یا بوحنیفہ نعمان بن ثابت ہیں جواگر دعویٰ کریں کہ یہ ستوں ہوئے کا ہے تو ستون ان کے قول کے مطابق نکل آئے۔اللہ نے فقہ کوان کے لیے ایسا آسان بنایا ہو کہ کہان کواس میں زیادہ محنت نہیں کرنی پڑتی۔ پھر سفیان ٹوری آئے تو انہیں بنچے بٹھایا اور ہے کہان کواس میں زیادہ محنت نہیں کرنی پڑتی۔ پھر سفیان ٹوری آئے تو انہیں بنچے بٹھایا اور ان کے جدان کواس میں زیادہ محنت نہیں کرنی پڑتی۔ پھر سفیان ٹوری آئے تو انہیں بنچے بٹھایا اور ان کے جانے کے بعدان کی فقہ اور پر ہیزگاری کا تذکرہ کیا۔

ط: مناقب الامام الاعظم ، موفق بن احمر كلي ، ج: ١٩٠ ، مطبوعه مكتبه اسلاميه كوئه

ط : الانتقاء في فضائل الائمة الثلاثة الفتهاء، ابن عبدالبرما كلي من ١٩٦١ ، مكتبه غفوريدكرا جي ت : الانتقاء في فضائل الائمة الثوريد و ت : المن من قب المام العظم الوحديد، ابن بزاركر دري ، ح: المن ١٩٣١ ، مكتبدا سلاميد كوئشه

امام ما لک سے ایک بار پوچھا گیا کہ احل عراق میں سے جولوگ آپ کے پاس
آتے ہیں ان میں افقہ (زیادہ فقیہ) کون ہے ، فر مایا کون آتے ہیں؟ کہا گیا کہ ابن الی لیلی،
ابن مشرفہ ، سفیان توری اور امام ابو حفیفہ رحمۃ الشکیم مامام مالک نے فر مایا کہ تم نے ابو حفیفہ
رحمۃ الشعلیہ کا نام اخیر میں لیا۔ میں نے ان کود یکھا کہ ہمارے ہاں کے کمی فقیہ سے ان کا
مناظرہ ہوا اور تین بار اس فقیہ کو اپنے رائے سے رجوع کرتا پڑا۔ پھر بھی اخیر میں امام
صاحب نے فر مایا یہ بھی خطا ہے۔

امام شافعي رحمة الله عليه

امام ابوعبدالله محمد بن ادريس الشافعي رحمة الله عليه فقد شافعي كے بانی، واجيم سيدا ہو كا اور ٢٠٠٠ جيل وفات يائى۔ امام شافعي رحمة الله عليه نے فر مايا كه بيس امام ابو حفيفه كو توسل سے بركت حاصل كرتا ہوں، خيرات الحسان بيس امام شافعي كا بي تول بھي منقول ہے كہ امام ابو حفيفه رحمة الله عليه سے زيادہ كوئى عقبل آدى بيدا نہيں ہوا۔ شامي بيس ابن جمر كلى سے ربح كے دواله سے روايت ہے كہ امام شافعي رحمة الله عليه نے فر مايا كه لوگ فقه بيس امام ابو حفيفه رحمة الله عليه كي كوئيس پايا اور فر مايا كه وقت ميں مام ابو حفيفه رحمة الله عليه كى كتابوں كو ندد كھے وہ نہ تو علم بيس تجر ہوگا اور نہ ہى فقيه كى دوسرى جگه فر مايا كه امام ابو حفيفه رحمة الله عليه خاندان فقه سے كا۔ (حدائق حفيفه ميں نے ان اوحنيفه رحمة الله عليه خاندان فقه كے مر في اور مورث اعلى جيں۔ (تذكرة الحفاظ)

امام احمد بن علبل رحمة الشعليه

ام ابوعبدالله احمد بن محمد بن طنبل شیبانی رحمة الله علیه فقه طبلی کے بانی ۱۲۳ میں پیدا ہوئے اور ۲۳۱ میں منبل رحمة الله علیہ نے امام اعظم البوحنیف رحمة الله علیہ کی تعریف وتو صیف فرماتے ہوئے فرمایا کہ امام اعظم البوحنیف رحمة الله علیہ علم و تقویلی ، زیدا وراختیار آخرت میں اس درجہ پرفائز منے کہ کوئی دوسرااس مقام کوئیں پہنچ سکتا میں

مل : منا قب امام اعظم موفق بن احركي مكتبدا سلاميدكويش

م : خرات الحسان في مناقب الي حديد العمان ، ابن جريم يم ، ايج ، ايم ، سعيد كمني كرا جي

اس کے علاوہ علامہ ابن عبدالبر مالکی رحمۃ علیہ نے ''الانتھاء فی فضائل الائمۃ الثلاثۃ الفقھاء' میں امام اعظم رحمۃ الله علیہ کی تعریف وتوثیق کرنے والے فتہاء ومحدثین کی ایک برسی جماعت ذکر کی ہے، اب اگرائے برسے برسے ائمہ کے فرامین کو سننے کے بعد بھی کوئی آدمی امام اعظم پرطعن قشنیج کرنے قو خطرہ ہے کہ اس کا ایمان ضائع نہ ہوجائے۔

## مآخذ ومراجع

## قرآن

- (١) تؤرالمقياس، حفرت عبدالله بن عباس، متوفى ١٨ هم مطبوعاتدي
- (٢) جامع البيان، امام الوجعفر كابن جريطيرى، متوفى السير مطبوعددار المعرف، بيروت
- ( ۳ ) تغییر کمیر، امام فخرالدین محمد بن ضیاء الدین عمر رازی، متوفی ۲۰۷ م مطبوعه دارالفکر، بیروت
- (۳) انوارالتز بل (بیناوی) قاضی ابوالخیر عبدالله بن عمر بینادی شیرازی، متوفی ۱۸۵ه میم مطبوعه دار فراس للتشر والتوزیع ،مصر
  - (۵) كشاف، علامه جارالله محود بن عرز محشرى، متوفى على مطبوعة شرالبلاغهاريان
- (۲) الجامع لا حكام القرآن ،علامه ابوعبرالله محد بن بن احد ما كلى قرطبى ، متوفى مروح مطبوعه انتشارات ما صرخسر و، ايران
  - (٤) مدارك المتزيل،علامه ابوالبركات احد بن محر تنى متوفى والحيية ، مطبوعه دارا لكتب العربيه، بيثا ور
    - (٨) لباب الباويل (خازن) علام على بن محمد خازن شافعي ، متوفى ١٥ عيروت
    - (٩) تفسيع القرآن، حافظ ما والدين اساعيل بن عمر بن كثير ، متوفى م كيه ، اواره ا تدلس ، بيروت
      - (١٠) الدرامغور، حافظ جلال الدين سيوطي متوفي الهجية مطبوعه مكتبه آية الشعظمي ،ايران
      - (۱۱) النغيرات الاحمدية، علامه احمد جيون جو نبوري، متوفي مهااج ، مطبوعه مكتبه تقانيه، پشاور
        - (١٢) روح البيان ،علامه اساعيل حتى حنى ،متوفى سراا اهر ،مطبوعه مكتبه اسلاميه ،كوئشه
        - (۱۴س) تغییرصاوی،علامهاحمد بن مجمد صاوی مالکی ،متوفی ۱۲۲۳ رم مطبوعه مکتبهٔ درحمانیه
- (١٨٧) روح المعاني،علامه ابوالفنس سيرمحمودآ لوي حفي متوفي يراج مطبوعه داراحياء التراث العربي، بيروت
  - (١٥) ضياءالقرآن جسٹس پيرمحد كرم شاه الا زهرى ،متوفى ١٨١٨ هير،مطبوعه ضياءالقرآن بهليكييشنز ،لا مور
    - (١٦) تبيان القرآن ،علامة غلام رسول سغيدى مطبوعة فريد بك شال ، لا مور
      - (١٤) مندامام اعظم ،امام ابوطنيفه نعمان بن ثابت ،متوفي هاه

```
(١٨) موطاام ما لك، المام ما لك بن الس متوفى وعاج مطبوعات كي
       (19) كتاب الآثار الم الديوسف يعقوب بن ابرايم ، متولى الماح مطبوع كمتبدا ثريد ما تكامل
                        (٢٠)موطاام محد المام عد بن حن شياني متوفى و ١٨ مر مطبوع المصاح الا مور
  (٢١) مندطيالي، امام سليمان بن داؤد بن جارود طيالي حنى بهتوفي ٢٠٠٠ مندطيالي، امام سليمان بن داؤد بن جارود طيالي
            (۴۷) المصنف ، امام عبد الرزاق بن حمام صنعاني ، متوفى العجم مطبوعه منتب اسلامي ، بيروت
                    (۲۳) المند، الم عبدالله بن الزير حيدى متوفى والعيم مطبوع عالم الكتب بيروت
( ٣٩٣ ) المصنف ، الم م ايو بكرعبد الله بن محد بن الى شيب ، متوفى هسم مطبوعه ادارة القرآن اكيثرى طبع اولى المسماج
                           (٢٥) المسند ، امام احمد بن عنبل ، متوفى اسم ملبور معلبور محتب اسلام ، بيروت
                   (٢٦) محج بغارى،ام ابوعبدالشرك بن اساعيل بغارى،موفى ٢٥١ه،مطبوعاتدكى
                             (١٤) مج مسلم، امام الوالحسين سلم بن تجاج قشرى متوفى المسع وقد كى
                     ( ٢٨ )سنن ابن ماجه اتام عبد الله محد بن يزيد ابن ماجه متوفى سريم مع مطبوعات كي
     (٢٩)سنن ابوداؤد وام ابوداؤد سليمان بن اشعث بحستاني متوفي هي عليه مطبوعه مكتبدر مانيد
                           (٣٠) جامع ترندي امام ايفيلي ترندي متوفي ويع ومطوعه مكتبد حمانيد
                      (٣١) سنن دارهني ،اماعلى بن عمر دارهني متونى ه ٢٨ هـ مطبوعة شرالسنه ملتان
                (٣٢) سنن نسائي ،امام ابوعبد الرحمٰن احمد بن شعيب نسائي ،متوفيٰ ٣٠٠ هـ ،مطبوعه رحمانيه
           (١١١١) سنن كبرى ،امام ابوعبد الرحمن احمد بن شعيب نسائي ،مطبوعدد اراكتب العلميه بيروت
(۱۳۲۷) شرح مفتل الآثار، امام الإجعفراحد بن محرطهاوي متوفي اس مطبوعه موسد الرساله، بيروت
                       (٣٥) شرح معانى الآ ثارامام ابد معفراتدين محمطهادى بمطبوعه مكتبه تقانيه لمان
 (٣٦) مجمح ابن حبان ،امام ابوحاتم محمه بن حبان البستى ،متوفى ٣٥٣هـ،مطبوعه داركتتب العلميه ، ميروت
     (١٣٤) مجم الكبير الم ابوالقاسم سليمان بن احمد الطيراني متوفي والسير مطبوع المطبع الفاروق وحلى
 ( ٣٨ ) المعتدرك، امام ابوعبدالله محد بن عبدالله حاكم نيشا پوري، متوفي ٥٠٨ هر، مطبوعه دارالباز ، مكه محرمه
(٢٩٩) علية الاولياء المم الوقيم احمد بن عبدالله اصباني ،متوفي ١٣٥٠ مطبوعد داراكتب العربي بيروت
```

( ٢٠ ) سنن كبري ، امام الو بكر احد بن حسين بيلي متوفي ٨٥٨ مر ، مطبوعة شراك ، ملتان

( M) شعب الايمان ، امام ابو بمراحد بن حسين يهي مطبوعد داركتب العلميد بيروت

( ۴۲ ) معرفة السنن والآ ثار، امام ابو بكراحمه بن هسين بيهتي مطبوعه دار لكتب العلميه بيروت

(سوم ) محكوة المصانع، المام ولى الدين تيريزي، متوفى اس عيد مطبوعدادارة الحرم، لا مور

( المهم ) نصب الرايد ، حافظ جمال الدين عبد الله بن يوسف زيلعي ، متوفى ١٢ كي مطبوع مجل على سورت ، حند

( 60 ) مجمع ازوائد، حافظ نورالدين على بن اني بحرابيعثى متونى عرد ان مطبوعة دارالكتاب العربي بيروت

(٣٧) حسن حيين ، امام محمد بن محمد جزرى ، متوفى ١٨٣٨ مي ، مطبوعه مصطفى البالي واولا ده ، معر

(٣٤) الطالب العاليد، طافظ شهاب الدين احمد بن على بن جرعسقلانى، متوفى ١٨٥٢م مطبوعه مكتبه دارالباز، مكه مرمه

( ۴۸ ) كنز العمال، علامه على متى بن حسام الدين، جندى بر بإن پورى، متوفى ۵ <u>۹۵ چ</u>، مطبوعه مو*ت* 

(٣٩) التمهيد مما في الموطامن الاسانيد، حافظ الوعمرو بن عبدالبر ما كلي ، متونى ٣٢٣ هـ، مكتبه فقد وسيدلا مور

(٥٠)شرح مسلم، علامه يحيى بن شرف نووي متوفى ٢ ٢٢ ٥٠ ورمحداص المطالح

(٥١) اكمال اكمال المعلم علامه ابوعبدالله محرين خلفه دشتاني الي ماكلي متوفى ٨٢٨ ودار الكتب المعلميد ، ييروت

(٥٢) فتح البارى ، حافظ شهاب الذين احمد بن على بن جرعسقلاني ، متوفى ١٥٨ ميم مطبوعه وارالمعرف بيروت

(۵۳) عمرة القادري، حافظ علامه بدرالدين محود بن احمر عنى حنى متوفى ۱۹۸ مير، مطبوعه، ادارة الطباعة

المنير بيه دمثق

(۵۴) مرقات، علاميلى بن سلطان محمد القارى حقى متوفى ١٠١٠ ميد، مكتبدا مداد بيداتان

(٥٥) افعد المعات، في عدائق عدث والوى متوفى ١٥١هم مطع تي كمار بكمنو

(۵۲) بزل المجود وفي خليل الدسهار نيوري متوفي ٢٣٣١هم مكتبه قاسميه المان

فقير

(۵۷)مسوط (كتاب الاصل) امام محمد بن حسن شيباني متوفي و ١٨١٥ الرة القرآن ، كرا في

(٥٨) بدائع الصنائع علامه الوبكرين معود كاساني متوفي عده مطبوعا عج: ايم سعيدا يذكم يني كراجي. (٥٩) بدارياولين واخرين ،علامه ابواكه ن على بن الي بكر مرغنيا في متوفى سوم يومطبوعه مكتبه رحمانيه (٧٠) ادراد الفتاح ،علامة سن بن عمار شرنطالي متوفي ٩٧٠ مطبوعه متبه حقائد بشاور (١١) وريخار علامه علا والدين محدين على بن محرصكفي متوني ٨ ١٠٠ مطبوعه واراثقافة والرات ومثل ( ۲۲ ) روالح علامه سيدمحمد المن ابن عابدين شاعى متوفى ١٩٢١ مطبوعد دارا تقافة والراث ( ۱۲۳ ) حادية الطحطاوي على مراقى الفلاح ،علامه احمد بن مجموطها وي ،متوفى استهام مطبوعه المكتبة الغوثيه، كرا جي (١٣) مجموعة قادى ، مولا ناعبدالحيي للصنوى ، متوفى موساجي ، مطبوعه مطبع يوسنى مبند (١٥) شرح وقاب مدرالشريد عبدالله بن محمد متوفى عرا يديم مطيع جبائي (٢٢) احياء العلوم ، امام محمد بن مجمد غزالي ، متوفى ٥٥ هـ مطبوعد دار المعرف ، بيروت (١٤) الحادى للفتالي علامه جلال الدين سيوطي متوفي اا وج مطبوعه متبدوريد رضوية عل آباد ( ۱۸ ) المغنى ،علامه موفق الدين عبدالله بن احمد بن قد امه ،متوفى ۲۴ هـ ،مطبوعه دارالفكر بيروت (١٩) مجموع الفتاؤي، ابوالعباس تقى الدين احمد بن تيمية، متوفى ٢١٨ عيد، مطبوعد دارا كليل ميروت ( • ٧ ) نيل الأوطار، شخ محمر بن على شوكاني، متونى • ٢٥١ هـ، مطبوعه الكليات الازديد (۱۷) میزان الشریعة الکبری ،علامه عبدالوباب شعرانی ،متونی ۴ کیم مطبوعه مطبع مصطفح البابی واولا وه معر ( ٢٢ ) سعادة الدارين علامه يوسف بن اساعيل نبهاني متوفي • ١٣٥ م مطبوعه مطبع بيروت ( ٢٥٠ ) البدايية والنهاية، حافظ محاوالدين الوالقداء ابن كثير ، متوفى م كيدي ، مطبوعة دارالفكريروت (۷۴) تارخ بغداد، حافظ الو برعلى بن احمد خطيب بغدادي ،متوفي ٣٢٨ مرمطبوعه مكتبه سلفيه، مدينه منوره ( 4 0 ) تاريخ الخلفاء ، علامه جلال الدين سيوطي متوفي اا وجه مطبوعة ومحمدا مح المطالع ، كرا جي (٧١) الصارم المسلول، ابوالعباس تقى الدين احمد بن تيميه، متوفى ٢٨ عيم مطبوعة السنهاكان ( ۷۷ ) تذكرة الحفاظ ،علامة منس الدين ذهي متوفي المراعيم مطبوعه اداره احياء التراث العربي بيروت (44) الذكره في احوال الموتى وامور لآخره، ابوعبدالله عجد بن احمد مالكي قرطبي، متوفي ١٧٨ مع مطبوعه

دارالكتب العلميه بيروت

(44) تذكرة المولى والعور، قاضى ثناء الله ياتى يى موفى ما ١٢١ه

( • A ) نورالانوار علامه احمد جونپوري ، متوفي ميوااي ، مطبوعه مكتبدرهانيد

(٨١) اعلاء كلمة الله علامه ويرسيد مبرعلى شاه ، متوفى ٢ ١٣٥ م مطبوء كواره وشريف ، اسلام آباد

(٨٢)سيف چشتيانى علامدى سيدم على شاه ، متوفى ١٥٦١ ج ، مطبور كولز وشريف اسلام آباد

( Am ) راه ورسم منزل باعظامه بيرنصيرالدين نصيركيلاني بمتوفي مهراج بمطبوعه مكتبه مهريي سيريد

( ۱۹۴ ) اعانت واستعانت کی شرمی حیثیت ،علامه پیرنصیرالدین نصیر کیلانی ،متوفی ۱۳۳۰ می مطبوعه مکتبه ... نص

(٨٥)وي بماوست علامه ورنعيرالدين نعيركيلاني متوفي وسيماج مطبوء، مكتبه ميرينعيريد

(٨٧) عدائے بارسول الله علامه عبد الكيم شرف قاورى ، متوفى ١٣٣٨ هـ ، مطبوعه ، مركزى مجلس رضاه الا مور

(٨٤) شرح العدور علامة جلال الدين سوطى متوفى اا ويده مطبوعه واراكت العربية معر

(٨٨) مقالات كاللي علامه سيدا حرسعيد كاللي متوفى ٢ -١٢ه مطبوعه برم سعيد المان

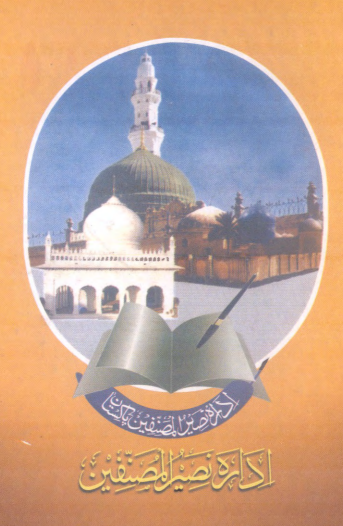
(٨٩) مقالات سعيدي علامدغلام رسول سعيدي مطبوع فريد بك شال الا مور

( • 9 ) اصطلاحات مديث علامه خلام نصيرالدين چشتى مطبوعه نظاميه كتاب كمر، لا مور

(٩١) المفردات، علامة حين بن محدرا غب اصغهاني متوفي عده مطبوعه المكتبة الرتضوية الران

(9r) كتاب التعريفات بل بن محد سيدانرين الوالحن السيني الجرجاني متوفي ال<u>ا ٨ مع</u> مطبوعه، مكتبدر حانيه

(٩٣) المنجد الوكيل معلوف اليسوى بمطبوعه مكتبدقد وسيدالا مور



نعيمير وكسطال مراؤر ق شيط

0321-4318640, 0300-4986439